















## تففا أخبار جمعية الفلسفة السعودية







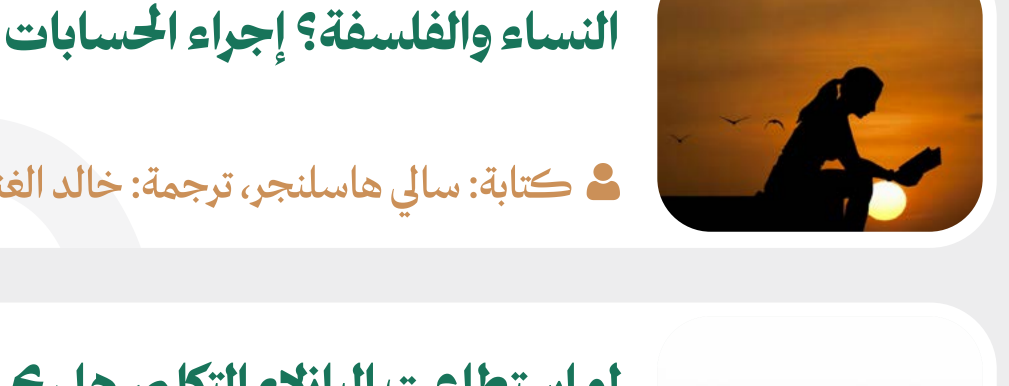






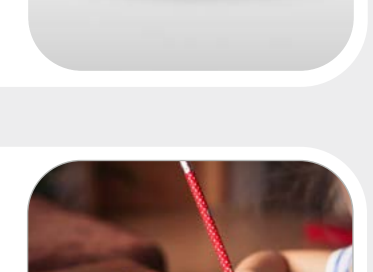






كتابة: سالى هاسلنجر، ترجمة: خالد الغنامى

لو استطاعت البازلاء التكلم، هل يجب أن نأكلها؟



لماذا لا يؤمن أبناؤنا بوجود حقيقة للأخلاق؟

كتابة: مايكل ماردر، ترجمة: شيخة اليلك



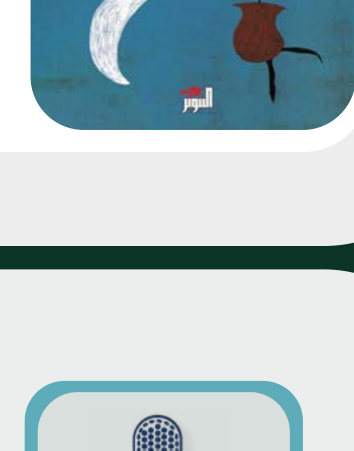
في معنى أن تكون مشجع كرة قدم

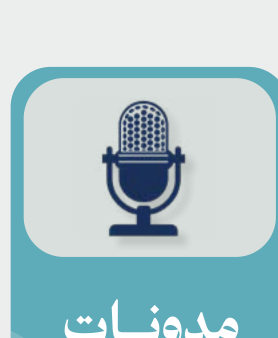




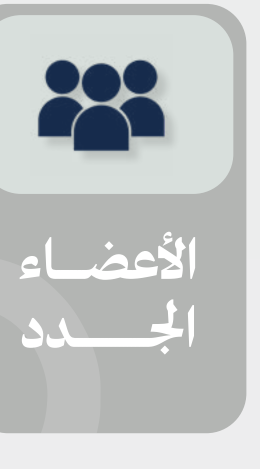
كتاب: الوجود والأخلاق: ما قبل الخير والشر، للدكتور شايع الوقيان

عفر الأنصاري المنابة: أ. جعفر الأنصاري















في خطوة جديدة نحو تعزيز المشهد الفلسفي والثقافي العربي، أعلنت جمعية الفلسفة السعودية عن إطلاق الدفعة الثانية من سلسلة «ترجمات» المتميزة، وذلك بدعم سخى من مركز الملك عبدالعزيز الثقافي العالمي (إثراء) والصندوق الثقافي. تأتي هذه الدفعة لتؤكد التزام الجمعية بتقديم أحدث وأهم النتاجات الفكرية العالمية إلى القارئ العربي، مساهمة في تعميق الحوار الفلسفي وفتح آفاق جديدة للمعرفة. وقد اشتملت الدفعة الثانية من «ترجمات» على عنوانين

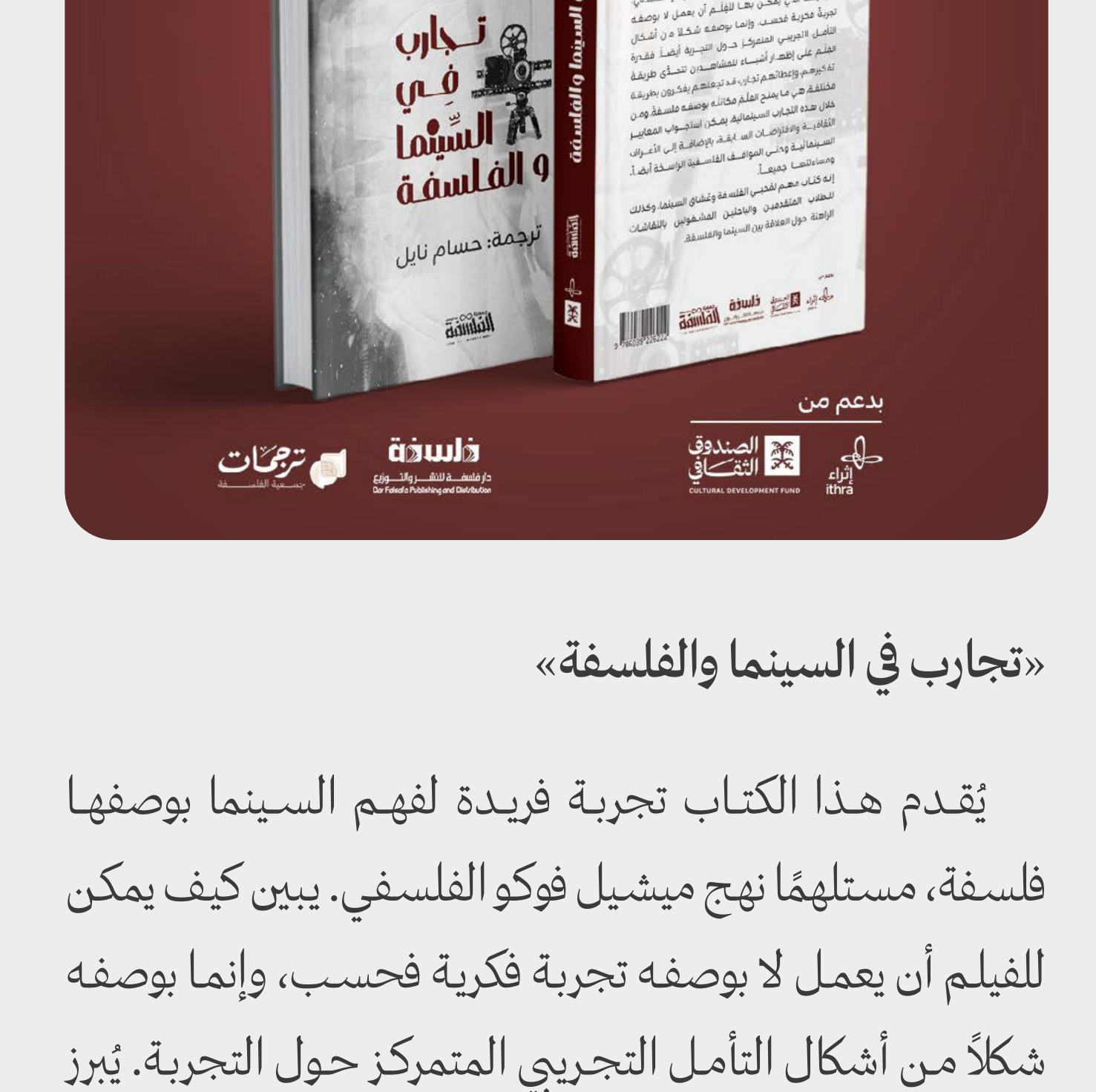
يتناولان قضايا فلسفية معاصرة ومختلفة الأبعاد:



## في عالم يتشابك فيه حياتنا اليومية مع التقنية بشكل غير مسبوق، يأتي هذا الكتاب ليكون مرجعًا أساسيًا لاستكشاف

تجريةً فخرية فحسب، وإنما بوصفه شكلاً من أشكال التأميل التجريبي المتمركز حدول التجيرية أيضيأ فقدرة

الأبعاد الفلسفية العميقة التي غالبًا ما نتجاهلها. يتجاوز العمل مجرد النظر إلى التقنية كأدوات، ليكشف كيف تشكل التقنية واقعنا، وتفكيرنا، وقيمنا، وحتى جوهر إنسانيتنا. يقدم الكتاب رؤى نقدية حول علاقتنا المتطورة بالتكنولوجيا وتأثيراتها على الوجود الإنساني. Christopher Follow تجارب في السينما والفلسفة كْرِستُفر فالزُن يجادل كرس تفر فالزُّل، في هذا الكتاب الصادر بالإنجليزية عام 2024 عن طريقة جديدة لقهم السيلما بوصفها فلسفة فيُبيِّل مستلهماً لهُجَ ميشيل فوكـو الفلسـفي، 



الكتاب قدرة الفيلم على إظهار أشياء للمشاهدين تتحدى طريقة

تفكيرهم، وتُعطيهم تجارب قد تجعلهم يفكرون بطريقة مختلفة،

مؤكدًا أن الفيلم يمكن أن يكون بوصفه فلسفة.



التابعة لجمعية الفلسفة، عن إصدار كتابها الجديد: «عناء المعنى: تأملات في التباسات الفهم والوجود»

يُقدم هذا الكتاب تأملاً عميقًا في المعنى وتحدياته. يراهن

العمل على أن المعنى لا يُستخرج كاملاً من الخارج ولا يُمنح دفعة من الداخل، بل يُبنى في المسافة بين الإنسان والعالم، بين القول والصمت، بين الحضور والغياب. يدعو الكتاب إلى التواضع والانفتاح وتعدد زوايا الرؤية، وإلى تحويل المحنة إلى سرد يضيء التجربة بدل أن يبتلعها العدم، مما يفتح آفاقًا جديدة

للتفكير في معنى الوجود الإنساني. تأتي هذه الإصدارات لتُكمل مسيرة «ترجمات» التي بدأت بالدفعة الأولى وشملت أعمالاً بارزة مثل «عن استعمال التاريخ وإساءة استعماله من أجل الحياة» لنيتشه، و»التربية المتمحورة حول العالم» لبيستا، و»فلسفة التأويل» وبالمر، و»الوجود والموجودات» لليفيناس، و»أول عالم تجريبي: ابن الهيثم».

وتُعد هذه المبادرات جزءًا لا يتجزأ من رؤية جمعية الفلسفة في تعزيز الوعي الفلسفي، وتوفير مصادر معرفية عالية الجودة للباحثين، الأكاديميين، وعموم المهتمين بالفكر الفلسفي في العالم العربي.



سعيًا منها لترسيخ دورها الريادي كمنصة فكرية وثقافية محورية، تُكثّف جمعية الفلسفة السعودية استعداداتها للمشاركة في معرض الرياض الدولي للكتاب ٢٠٢٥ لهذا العام، والمقام في جامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن، من ٢ إلى ١١ أكتوبر.

تهدف الجمعية من خلال هذه المشاركة إلى تعميق تفاعلها مع الجمهور الواسع من القراء والمهتمين، وتقديم رسالتها الداعية لنشر الوعي الفلسفي وتعزيز الحوار النقدي في المملكة، الأمر الذي يُعد خطوة مهمة نحو تحقيق أهدافها الاستراتيجية في إثراء المشهد الثقافي والفكري.

وقد أعلنت الجمعية عن تجهيز جناحها (B-230) في المعرض ليكون مركزًا جامعًا لأحدث إصداراتها ومطبوعاتها الفلسفية النوعية التي تعكس عمق وتنوع الفكر الفلسفي. ويشمل ذلك عرض جميع إنتاجاتها السابقة، إلى جانب تدشين مجموعة من الإصدارات الجديدة التي تتناول قضايا معاصرة، بهدف إتاحة الفرصة للزوار للاطلاع والاستفادة من هذه الثروة المعرفية المتنوعة.

عدد من إصداراتها الحديثة؛ فالحدث يُعد فرصة فريدة للقراء للتواصل المباشر مع المؤلفين والمترجمين واستكشاف رؤاهم الجديدة.

كما أنه ومن المخطط أن يكون جناحها منصة لتوقيع

تعتبر الجمعية جناحها هذا العام امتدادًا لدورها كملتقى للحوار الفكري، حيث تُخطط لتنظيم سلسلة من الندوات والمناقشات المفتوحة التي سيشارك فيها نخبة من المثقفين والأكاديميين والقراء. ومن المتوقع أن تُثري هذه اللقاءات التجربة الثقافية للزوار، وتُسهم في تبادل الأفكار المثمرة، مؤكدة بذلك التزام الجمعية المستمر بفتح آفاق الحوار الفلسفي الهادف كقيمة أساسية في المشهد الثقافي السعودي.









انطلق الموسم الثاني من برنامج «الفيلسوف» على شاشة القناة الثقافية السعودية، ليعيد تقديم جرعة معمقة من الحوار الفكري الذي يتولى إعداده وتقديمه عضو مجلس إدارة جمعية الفلسفة الدكتور شايع الوقيان. البرنامج مخصص بشكل كامل للفكر الفلسفي، ويستعرض أبرز المواضيع والكتب الفلسفية، ويستضيف عددًا من الفلاسفة السعوديين والعرب. ويأتي هذا الانطلاق ليؤكد مكانة البرنامج في الأوساط الثقافية على مستوى العالم العربي.

افتُتحت أولى حلقات الموسم الثاني مساء يوم الثلاثاء التاسع من سيبتمر، في تمام الساعة ١:٢٠ بتوقيت الرياض، تحت عنوان «الفلسفة واللغة». استضافت الحلقة الفيلسوف المصري الدكتور سعيد توفيق، حيث ناقش معه الدكتور الوقيان موضوعات محورية مثل: «التأويل»، و«الترجمة». كما تناولت الحلقة شخصية فلسفية مهمة هي «أبيقور». ويُعد هذا المحور استكمالًا لرسالة البرنامج في ربط مواضيع الفلسفة بالمواضيع المعاشة.

لافت ما أسهم في تعزيز الشعور بأهمية الفلسفة كأداة معرفية تمحص النظريات والأفكار. ويسعى البرنامج، الذي يُعد للعرب جميعًا، لتمهيد الأجواء لـ»الصداقة بين الفلاسفة وبقية الناس»، مشجعًا الجمهور على إحكام العقل ورؤية الأشياء كما هي. الحلقة الأولى | فلسفة اللغة 1

يُذكر أن الموسم الأول من برنامج «الفيلسوف» حظي بنجاح











بإدة عضوة جمعية الفلسفة الأستاذة سارة الرشيدان، قدَّم رئيس مجلس إدارة جمعية الفلسفة، الدكتور عبدالله المطيري محاضرةً بعنوان «في ظلال الظل: تأملات مع كتاب «الظل»، والتي تناولت حليلًا وتأملًا في كتاب «الظل: أساطيره وامتداداته المعرفية والإبداعية» للكاتبة الدكتورة فاطمة الوهيبي، مُسلطًا الضوء على الأبعاد المعرفية والفلسفية التي يطرحها مفهوم الظل في سياق الفكر السعودي، وذلك ضمن «برنامج قراءات فلسفية في الفكر السعودي، وذلك ضمن «برنامج قراءات فلسفية في الفكر السعودي (٤)».

أقيمت المحاضرة يوم السبت الموافق ٢٠ سبتمبر ٢٠٢٥ في تمام الساعة الثامنة مساءً واستمرت حتى العاشرة، وذلك في مقهى ومكتبة أدب بمدينة الرياض.

ويأتي تنظيم هذه الجلسة تأكيدًا على سعي الجمعية في تعزيز الحوار الفلسفي والثقافي، وتقديم قراءات معمقة في أبرز الإصدارات الفكرية السعودية. وشهدت الفعالية حضورًا لافتًا من المهتمين والأكاديميين والجمهور العام، الذين تفاعلوا مع النقاش الثري حول هذا العمل الفكري البارز.





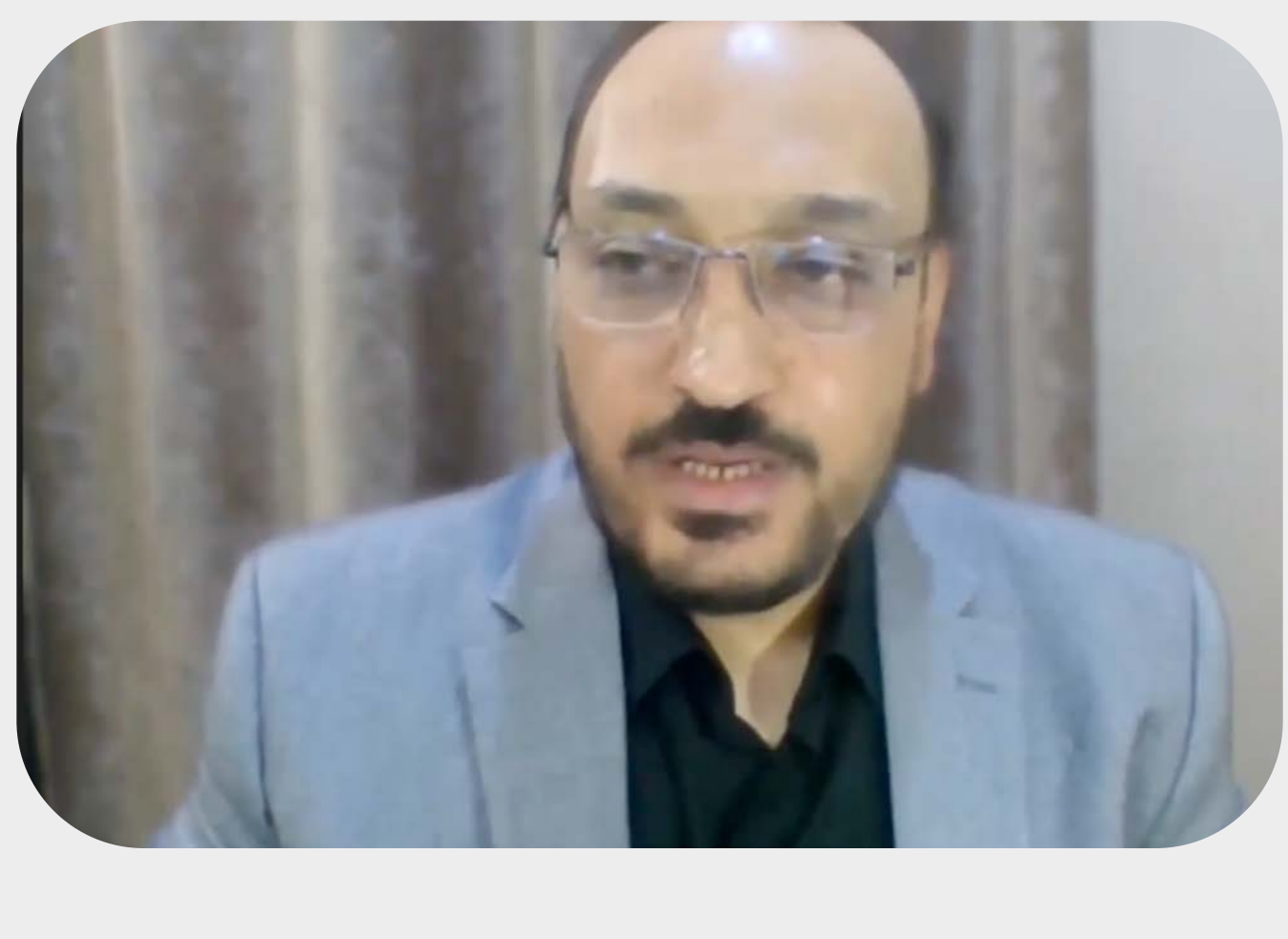






بإدارة عضو الجمعية الأستاذ عيد الجهني، قدمت الجمعية محاضرتها السابعة والعشرون ضمن برنامج حلقة الرياض الفلسفية لعام ٢٠٢٥، بعنوان: «ترجمة الفلسفة الروحانية: بين المعنى الهائم والأداة المقيدة» استكشف فيها الدكتور عبدالفتاح عادل التحديات الفلسفية المعقدة التي تواجه ترجمة النصوص الروحانية، وذلك من خلال فلسفتي فيتجنشتاين وبرجسون كإطار نظري في دراسات الترجمة.

اضغط للانتقال



الاتصال بين الخطاب الفلسفي ودراسات الترجمة، مستعرضاً نظرة تاريخية حول ترجمة الفلسفة في السياق العربي، كما ركز على دور آراء الفيلسوفين لودفيج فيتجنشتاين وهنري برجسون في استكشاف أعماق النصوص الروحاني، واستعرض تجربتين تنظيريتين وظفتا هاتين الفلسفتين، واختتم المحاضرة بتقديم نموذج عملي من ترجمة الحكم العطائية.

قدَّمَ الدكتور عبدالفتاح عادل محتوى تناول فيه أوجه

اللغة الإنجليزية وآدابها (النقد الأدبي)، حاصل على الدكتوراه في مجال النقد الأدبي والبيداغوجيا. تركز اهتماماته البحثية على نظريات النقد الأدبي والفلسفة؛ له مقال بعنوان «الشخصيات الخيالية خارج الرواية: «الوجود» كشخصية خيالية في كتاب «الوجود والزمان» لهايدجر». كما أن لديه مشاريع بحثية قيد التنفيذ مثل «صنع العالم السردي: التكيف النقدي للمفهوم الفلسفي».







اضغط للانتقال

لمشاهدة المحاضرة

بإدارة عضو الجمعية د. ماجد الغامدي، قدمت الجمعية محاضرتها الثامنة والعشرون ضمن برنامج حلقة الرياض الفلسفية لعام ٢٠٢٥، بعنوان: «التمييز النوعي والمكانة الأخلاقية» قدَّم فيها الدكتور على النهابي نقدًا لطروحات الفيلسوف بيتر سنجر حول المكانة الأخلاقية للحيوان، حيث ناقش فكرة أن التفوق المعرفي للإنسان لا يبرر تفضيله الأخلاقي المطلق على الحيوان.



سنجر التي ترفض المساواة المطلقة لقيمة الحياة البشرية وتدعو إلى رؤية متدرجة تشمل الحيوانات إلى جانب البشر. تطرق المحاضر إلى الجدل حول التمييز النوعي («سبيشيزم»)، مشبهاً إياه بالعنصرية، وناقش كيف أن قدرة الكائن على المعاناة، وليس العقلانية، يجب أن تكون الأساس في تحديد مكانته الأخلاقية. كما سلط الضوء على موقف سنجر المثير للجدل حول

أصحاب الإعاقات المعرفية الشديدة ومقارنتهم بالحيوانات، مبيناً أن هذا الموقف يهدف إلى نقض الأساس الذي بُني عليه التحيز النوعي، ومستعرضاً الانتقادات التي وجهت لهذه الفكرة. جدير بالإشارة أن الدكتور علي النهابي حاصل على الدكتوراة في فلسفة لغات وثقافات الشرق الأدنى من جامعة إنديانا

محمد بن سعود الإسلامية. له مشاركات بحثية في الولايات المتحدة حول الشعر والأدب. قدم أوراقًا علمية متنوعة تتناول مواضيع فلسفية مثل أخلاق الواجب، حديقة أبيقور، التجربة الرواقية، والجماعات المتخيلة، إضافة إلى الأدب والفلسفة

الأمريكية. عمل أستاذًا مساعدًا في قسم الأدب بجامعة الإمام









اضغط للانتقال



بإدارة عضو الجمعية الأستاذ خالد السهلي، قدمت الجمعية محاضرتها التاسعة والعشرون ضمن برنامج حلقة الرياض الفلسفية لعام ٢٠٢٥، بعنوان: «خطوط ومسارات فلسفة الحضارة» قدَّم فيها الأستاذ طريف السليطي ظاهرة الحضارة بوصفها أهم ظاهرة في تاريخ الإنسان، محاولًا فهم كلياتها ومفاهيمها الكبرى، متجاوزاً التاريخ نحو معرفة مصيرها وأسئلتها العمومية.



والثقافة، كما استعرض أبرز المسارات التي تناولت مصير الحضارة، وهي: المسار التقدمي: الذي يرى أن الحضارة تتجه نحو الأمام وتتطور باستمرار، واشتهر به فلاسفة التنوير مثل فولتير وهيجل؛ والمسار الدائري: الذي يرى أن الحضارات محكومة بدورة حياة تنتهي بالانهيار، ومثّله ابن خلدون وأوزوالد شبينجلر؛ المسار العضوي (الماضوي): الذي يرى أن النموذج الحقيقي للحضارة يوجد في الماضي، ومثّله روسو ونيتشه؛ المسار الجدلي والتركيبي: الذي يحاول الدمج بين المسارين المسارين التقدمي والدوراني. واختتم المحاضرة باستعراض المعايير البديلة للمسار، مثل معيار التحدي والاستجابة لأرنولد توينبي، ومعيار الأخلاق وتوقير الحياة لألبرت شفايتسر.

جدير بالإشارة أن الأستاذ طريف السليطي مؤلف ومترجم، يتمتع بخبرة تزيد عن ١٥ عامًا في التعليم والصحافة. شارك في تأليف ٣ كتب وهو عضو مؤسس في الجمعية الفلسفية السعودية. كتب العديد من المقالات الفلسفية والأدبية في







بإدارة عضو الجمعية الأستاذ بدر باسعد، قدمت الجمعية محاضرتها التاسعة والعشرون ضمن برنامج حلقة الرياض الفلسفية لعام ٢٠٢٥، بعنوان: «القوى النفسانية بين الفلسفة المشائية والرؤية التيمية» عالج فيها الدكتور حامد الإقبالي قضية القوى النفسانية وانعكاساتها على الأخلاق في الفلسفة المشائية (ممثلة بابن سينا)، ومقارنتها برؤية ابن تيمية الفلسفية من خلال تتبع خصائص النفس الإنسانية عند المدرستين.

اضغط للانتقال



(الذي قسّمها إلى قوى نباتية وحيوانية وإنسانية/ناطقة). ثم انتقل الطرح إلى الوظائف المعرفية، حيث نوقش تصور المشائية للعقل الفعّال وربطها بالنبوات والحدس، وهو ما انتقده ابن تيمية بشدة لتنزيل الأسماء الشرعية على مصطلحات فلسفية حادثة. شكلت فلسفة الأخلاق محور المقارنة، إذ أكد ابن سينا على تزكية النفس بتحقيق فضائل الاعتدال (العفة والشجاعة والحكمة). بينما اتفق ابن تيمية مع هذه الفضائل، إلا أنه والتوحيد والحب الإلهي، وقصر السعادة على مجرد النعيم والتوحيد والحب الإلهي، وقصر السعادة على مجرد النعيم العقلي. أكدت الرؤية التيمية على أن القوى النفسية هي «أسباب وكبها الله» في الإنسان وليست مستقلة بذاتها، داحضاً بذلك قول المشائية بالفيض والتولد وأن الإنسان مستقل بأفعاله. حدير بالإشارة أن الدكتور حامد الإقبالي باحث تربوي مهتم حدير بالإشارة أن الدكتور حامد الإقبالي باحث تربوي مهتم والفال، فة الأخلاق قوال المشائية والفك الدوف، وهو أس تاذ وتواون في قسم

بالفلسفة الأخلاقية والفكر الصوفي، وهو أستاذ متعاون في قسم السياسات التربوية بجامعة أم القرى. شارك في العديد من الندوات والمحاضرات الفكرية والفلسفية، وقدم محاضرات عن مفهوم الشجاعة في الفلسفة الإسلامية. لديه إنتاج فكري غزير في مجال الفلسفة، يشمل تأليف كتب وأبحاث علمية حول الفلسفة الأخلاقية والفكر الصوفي ومفهوم الشجاعة في الفلسفة الإسلامية.

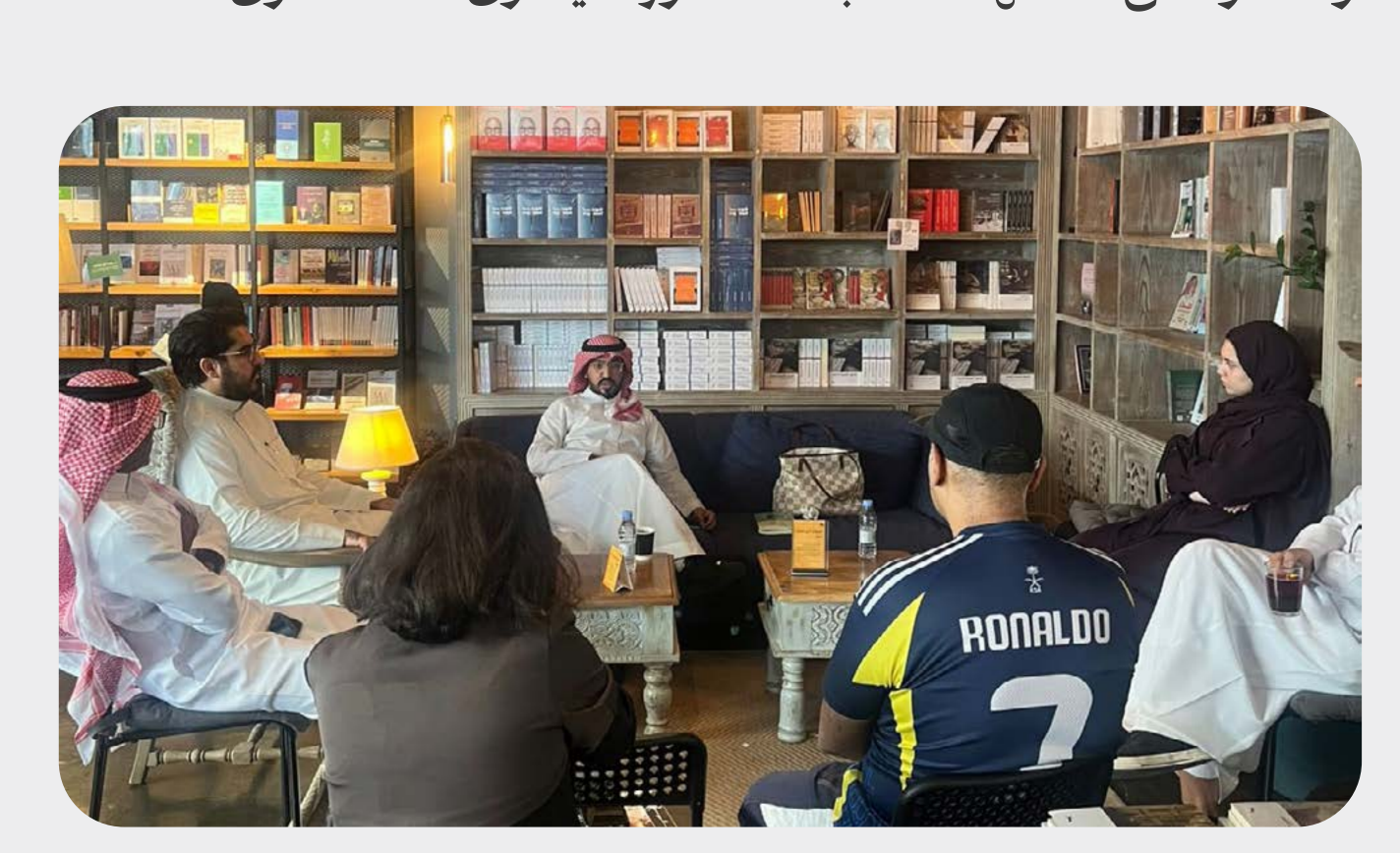






استمرت أندية القراءة التابعة لجمعية الفلسفة بإقامة فعالياتها في مدينتي الدمام وجدة، بقراءة وتدارس مجموعة جديدة من العناوين الفلسفية المهمة.

ففي الرياض، بتقديم عضو الجمعية الأستاذ يزيد السنيد، عُقدت جلسة القراءة صباح يوم ٢٧ سبتمبر، بنادي الكتاب، وقد نوقش خلالها كتاب «محاورة فيدون» لأفلاطون.



وفي الدمام، بتقديم عضو الجمعية الأستاذ مهدي القديحي، عقدت جلسة القراءة في يوم ٢٥ سبتمبر، بمقهى ومكتبة رونق الحياة، وقد نوقش خلالها كتاب «الفلسفة الإسلامية» للدكتور أحمد الأهواني.

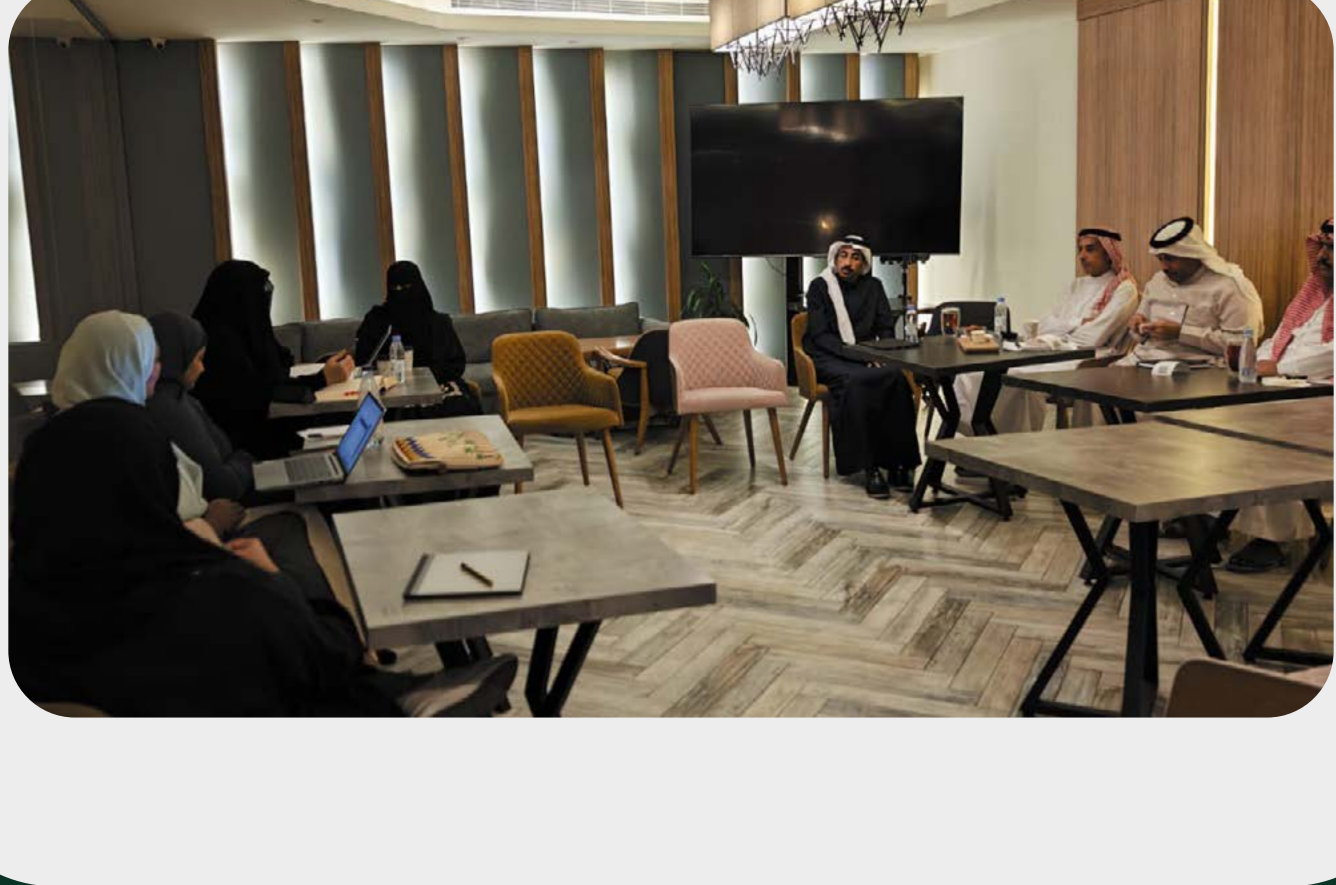






عُقدت جلسة القراءة مساء يوم ٢٠ سبتمبر، بمقهى طبقات، حي النعيم، وقد نوقش خلالها كتاب «رسالة في اللاهوت والسياسة» لباروخ اسبنوزا.











في الفلسفة الأكاديمية منذ استقالة الفيلسوف المعروف كولين ماكغين من منصبه الدائم في جامعة ميامي عقب ادعاءات إحدى طالبات الدراسات العليا بالتحرش الجنسي ضده. سأل منتدى "ذا ستون" مؤخرًا العديد من الفلاسفة عن آرائهم حول مكانة المرأة في عالم الفلسفة، داخل الأوساط الأكاديمية وخارجها. وستُنشَر خمسة من هذه الآراء في أيام متتالية هذا الأسبوع. وهذا أولها.

مر كثيرٌ منا بتجربة الجلوس على متن طائرةٍ ما وطرح الشخص الجالس في المقعد المجاور له سؤال عليه: ما هي الشخص الجالس في المقعد المجاور له سؤال عليه: ما هي

يتجدد الجدل الطويل حول العقبات التي تواجهها النساء

وظيفتك؟ إنها لحظة من عدم اليقين: ماذا أقول؟ هناك مجازفة إن أجبت، "أنا فيلسوفة"، لأنها قد تجعل مَن يجلس بجانبك يشرح "فلسفته" بإسهاب، أو يروي مدى فظاعة تجربته عندما درس مادة الفلسفة ١٠١. ("قرأنا بعض المقالات المجنونة عمن

اختُطفَ ورُبط بعازف كمان مشهور لإبقائه على قيد الحياة!"). تلقى صديق لي، ذات مرة، ردة فعل حماسية، "أوه، أنت فيلسوف؟ قل لي بعض أقوالك!". عندما جربتُ، رغم ذلك، الرد بالقول: "أنا فيلسوفة"، أثار ذلك الضحك؛ وعندما استفسرت، ذات مرة، عن سبب الضحك كانت الإجابة: "أتصور الفلاسفة على أنهم رجال كبار في السن مُلتحين، وأنتِ بالتأكيد لستِ كذلك! فأنتِ صغيرة للغاية وجذابة على أن تكوني فيلسوفة". أنا متأكدة من أنه قصد من ذلك المجاملة، لكنني توقفت عن إعطاء الإجابة "أنا فيلسوفة".

على درجة الدكتوراه في الفلسفة أقل مما هي عليه في معظم العلوم المادية، مما يثير دهشة الجميع تقريبًا. إذ كانت نسبة النساء الحاصلات على درجة الدكتوراه في الفلسفة، في الآونة الأخيرة في عام ٢٠١٠، أقل منها في الرياضيات والكيمياء والاقتصاد. نلاحظ، رغم ذلك، أن الفلسفة من بين هذه المجالات، هي أكثر مجال حقق تقدمًا في هذه الحسبة، في السنوات الخمس الماضية. الماضية. تحديد نسبة النساء الفلاسفة في سلّم أعضاء هيئة التدريس أمر أكثر صعوبة. صحيحٌ أن اللجنة المعنية بوضع المرأة التابعة أمر أكثر صعوبة. صحيحٌ أن اللجنة المعنية بوضع المرأة التابعة

للجمعية الفلسفية الأمريكية قد ضغطت على الجمعية لجمع

البيانات الديمغرافية، إلا أنها فشلت في إجراء ذلك. فقد اعتمدنا

في الغالب على جهود الأفراد لإحصاء الأعداد. وتشير أفضل

البيانات التي لدينا إلى أنه في عام ٢٠١١، تضمنت هيئة التدريس

السن المُلتحين، إلا إن معظم الفلاسفة المحترفين من الرجال،

وفي الواقع من الرجال البيض. إن نسبة النساء اللائي يحصلن

الثابتة/ في مسار الترقي في برامج الدراسات العُليا الـ ٥١ المُصنَّفة من خلال "تقرير ليتر" ٢١٩ في المئة من النساء – وتقرير ليتر هو تصنيف الحالات الأكثر استخدامًا على نطاقٍ واسع لأقسام الفلسفة الناطقة بالإنجليزية.
قد يكون هذا الأمر مضللاً للغاية، رغم ذلك، تذكر تقارير موجز إحصاءات التعليم أنه في عام ٢٠٠٣ (أحدث البيانات التي جُمِعَت للفلسفة)، بلغت النسبة المئوية للنساء في المناصب التعليمية لما بعد المرحلة الثانوية بدوام كامل ٢٦٦١ في المئة فقط من إجمالي ١٣٠٠٠ فيلسوف؛ وهي السنة التي ذهبت فيها نسبة ٢٧٠١ في المئة من شهادات الدكتوراة إلى النساء. سنعرف قريبًا على أي حال المزيد حول ذلك، لأن الجمعية الفلسفية الأمريكية قد بدأت لحسن الحظ في جمع البيانات الديمغرافية.

الفلسفية الأمريكية. حصلت على جائزة الفيلسوفة المتميزة لعام ٢٠١٠ من جمعية المرأة في الفلسفة. ونشرت دار نشر جامعة

لمتابعة القراءة

أكسفورد في عام ٢٠١٢ مجموعة من مقالاتها "مقاومة الواقع: البنيان الاجتماعي والنقد الاجتماعي".

المترجم: خالد الغنامي، كاتب ومترجم سعودي.

الكاتب: سالي هاسلنجر هي أستاذ الفلسفة والمدير

السابق لقسم دراسات المرأة والدراسات الجنسانية في

معهد ماساتشوستس للتقنية ورئيس القسم الشرقي الجمعية

# Sally Haslanger

Women in Philosophy? Do the Math

مبادرة أطلقتها هيئة الأدب والنشر والترجمة في السعودية، بهدف دعم الحراك الترجمي وإثراء المحتوى العربي بالمواد المترجمة من



ذا ستون The Stone سلسلة تنشرها صحيفة نيويورك تايمز The New York Times، تُعد منتدى للفلاسفة والمفكرين الذين يناقشون فيها القضايا المعاصرة والخالدة.

مختلف اللغات. تشمل المبادرة منح الترجمة والدوريات الأكاديية.







ومشاركتها، كائنًا بإمكانات تناسبه، يسكن عالمًا خاصًا به. وعلى ضوء هذا التوصيف الموجز، فإن أغلبنا سيُفكّر بالإنسان، والبعض سيربطه بحيوانِ ما، إلا أنه، فعليًا، ما من مخيلة لأحد ستستحضر أحد النباتات. وعلى الرغم من ذلك، فمنذ الثاني من شهر نوفمبر، لم

تخيّل كائنًا ما بمقدرته تحليل المعلومات، وتذكّرها،

تظهر إلا إجابةٌ مُحتملة على هذه الأحجية، ألا وهي Pisum Sativum، وهو الاسم العلمى لإحدى الفصائل التي تُعرف بالعامية باسم "البازلاء الخضراء" الشائعة. في ذلك اليوم، نشر فريقٌ من العلماء من معاهد جاكوب بلاوشتاين لأبحاث الصحراء في جامعة بِن غوريون Ben-Gurion في إسرائيل نتائج بحث مُحكّم يكشف عن أن إحدى نباتات البازلاء التي تعرضت للجفاف، عبرت عن شدة حالها لنباتات أخرى تتشارك التربة معها. وبعبارة أخرى، من خلال الجذور، نقلت لجاراتها الرسالة البيوكيميائية بشأن بداية الجفاف، تحثّهم على التفاعل كما لو كانوا هم أيضًا مُعرّضين لمأزقٍ مُماثلٍ. ومما يُثير العجب أنه بعد تلقيها للإشارة، فإن النباتات التي

قدرة على تحمل الظروف المعاكسة عندما حدثت بالفعل. وهذا يعني أن مُتلقي الرسائل البيوكيميائية باستطاعتهم الاعتماد على "ذاكرتهم" — أي على المعلومات المُخزنّة على مستوى خلوي، من أجل تفعيل الدفاعات المناسبة والاستجابات التكيفيّة عندما تظهر الحاجة. وفي عام ۱۹۷۳، أعتبر، عمومًا، نُشر كتاب ۱۹۷۳، أعتبر، عمومًا Life of Plants" (الحياة السريّة للنبات) للكاتبين بيتر تومبكينز وكريستوفر بيرد، والذي عرض الحياة النباتية باعتبار اتسامها

بالحساسية الشديدة، والاستجابة، وكونها قابلة للمقارنة من

لم تتأثر مُباشرة بعامل الإجهاد البيئي المُحدد هذا، كانت أكثر

بعض جوانبها بحياة الانسان، علمًا زائفًا. لم يكن مُؤلفو الكتاب علماء، ومن الواضح أنه لا يمكن إعادة استنساخ النتائج التي وردت في الكتاب والتي كان معظمها غريبًا. ولكن تظهر اليوم بيانات علمية جديدة ومُحكمة وكأنها تُدعّم فكرة الكتاب الأساسية بأن النباتات كائنات أكثر تعقيداً مما كان يُعتقد سابقًا. كما تُشكّل نتائج البحث التي توصل إليها الفريق في معاهد بلاوشتاين لَبنة أخرى في الحقل النامي لدراسات الذكاء النباتي وعلم النبات العصبي يجب-على أقل تقدير-أن تدفعنا إلى إعادة التفكير بعلاقتنا مع النباتات. هل يجوز أخلاقيًا إخضاع الكائنات الحيّة للاستغلال الكامل، والتي على الرغم من عدم امتلاكها

لمتابعة القراءة الكاتب: مايكل ماردر، أستاذ فلسفة لبحوث مؤسسة ikerbasque في جامعة إقليم الباسك في مدينة فيتوريا-غاستايز. وأحدث كُتبه هو كتاب Thinking: A Philosophy of

لجهاز عصبي مركزي فبِمقدرتها التعلم والتواصل الأساسيين؟

هل يجب أن تتركنا استجابتها السريعة للإجهاد غير مُبالين، بينما

تُثير فينا معاناة الحيوان مشاعر قوية من الشفقة والرحمة؟

المترجمة: د. شيخة اليلك، دكتوراه في الأدب من قسم الإنسانيات بجامعة ساسكس البريطانية، لها العديد من الترجمات مع الجمعية، وهي المشرفة على برنامج ترجمة مقالات منتدى ذا

If Peas Can Talk, Should we Eat Them?

Vegetal Life Plant (تفكير النبات: فلسفة في الحياة النباتية)

سوف تنشره مطبعة جامعة كولومبيا هذا العام.

Michael Marder

ستون في جمعية الفلسفة.

دعم الحراك الترجمي وإثراء المحتوى العربي بالمواد المترجمة من مختلف اللغات. تشمل المبادرة منح الترجمة والدوريات الأكاديية. Tarjim Initiative

ذا ستون The Stone سلسلة تنشرها صحيفة نيويورك تايمز The New York Times، تُعد منتدى للفلاسفة والفكرين المعاصرين الذين يناقشون فيها القضايا المعاصرة والخالدة.

مبادرة أطلقتها هيئة الأدب والنشر والترجمة في السعودية، بهدف







أستاذ فلسفة في كلية فورت لويس، حصل على درجة الدكتوراه من جامعة ميزوري في ٢٠٠٨، وكتب هذه المقالة في ٢٨ يناير ٢٠١٢ حيث يُعبّر فيها عن محيطه. ما قولك لو علمت أن المدارس الحكومية تُعلِّم الأطفال أنه

لا صحة للاعتقاد أن قتل الناس للمتعة أو الغش في الامتحانات

مقدمة المترجم: جستن مكبرير (Justin P. McBrayer)

تصرفٌ خاطئ؟ ألن ت تفاجأ؟ الأمر فاجأني، لكوني فيلسوفاً قد كنت على علم أن طلاب الجامعة لا يؤمنون بحقائق أخلاقية، فعلى الرغم من عدم وجود استبيانات وطنية تقيس هذه الظاهرة وجدتُ أن بروفيسورات الفلسفة الذين تحدثتُ إليهم يتَفّقون أن أغلب الطلبة الجدد

في الجامعة يعتبرون الحديث في الأخلاق مجرد تبادل آراء ليس لها حقيقة، أو أن حقيقتها محدودة لسياق الثقافة المحيطة بهذه الآراء.

ما غاب عني هو مصدر هذا السلوك الفكري، فبوجود فكرة

نسبية الأخلاق (moral relativism) في بعض الدوائر الأكاديمية

قد يظن بعض الناس أن اللوم يقع على الفلاسفة، ولكن لا يصحُ لومهم، رغم وجود بعض الفلاسفة في التاريخ الداعمين لفكرة نسبية الأخلاق، ومن أقدمهم: بروتاقوراس (Protagoras) القائل: إن "الإنسان مقياس كل شيء". وهناك آخرون ينكرون وجود أي حقائق أخلاقية بأيّ صورة كانت، ولكن هؤلاء الناس قلة، واعتبر كذلك أن الطلاب المستجدين يأتون بهذا الفكر الأخلاقي عند قدومهم للجامعة مما يرجّح أن الفلاسفة المهنيين في انتشار الفكر، فمن أين أتي؟ في انتشار الفكر، فمن أين أتي؟ علمت قبل بضعة أسابيع أن الطلاب يتعرّضون لطريقة التفكير هذه قبل دخولهم التعليم العالي، فعندما زرت مدرسة التفكير هذه قبل دخولهم التعليم العالي، فعندما زرت مدرسة

الحقيقة: شيء صائب عن أمرٍ ما ويمكن اختباره وإثباته. الرأي: ما يفكر فيه أحد أو يشعر به أو يؤمن به. كنت لا زلت آمل أن هذَين التعريفين مجرّد خطأ فردي،

فذهبت إلى المنزل وبحثتُ في Google عن "الحقيقة والرأي"،

وكانت التعاريف في الإنترنت تماثل جوهرياً ما رأيت في فصل ابني،

كما وجدت لاحقاً أن معايير "الجوهر المشترَك" (Common

ابني في الصف الثاني وجدت لوحتين مثيرتين للقلق معلقتين

فوق السبورة، ونصهما:

Core) المتّبعة في أغلب التعليم الابتدائي إلى الثانوي تشترط أن يتمكّن التلميذ من "التمييز بين الحقيقة والرأي والحكم المبرّر في النصوص"، ومعهد "الجوهر المشترَك" يوفّر على موقعه صفحة مليئة بتعاريف وخطط تدريس واختبارات هدفها أن يميّز التلاميذ الفرق بين الحقائق والآراء.
فما المشكلة إذن في هذا التمييز؟ وكيف يقيّض فكرة وجود فالق أخلاقية موضوعية (objective moral facts)؟

لمتابعة القراءة القراءة العابية فورت لويس

في دورانقو، كولورادو. يبحث في الأخلاق وفلسفة الدين. المترجم: أسامة البيتي، مترجم سعودي. Why Our Children Don't Think There Are

Justin P. Mcbrayer

**Moral Facts** 



مختلف اللغات. تشمل المبادرة منح الترجمة والدوريات الأكاديية. ذا ستون The Stone سلسلة تنشرها صحيفة نيويورك تايمز The New York Times، تُعد منتدى للفلاسفة والمفكرين

مبادرة أطلقتها هيئة الأدب والنشر والترجمة في السعودية، بهدف

دعم الحراك الترجمي وإثراء المحتوى العربي بالمواد المترجمة من







ضد المنتخب الأرجنتيني في مونديال ٢٠٢٢ عبر شاشة عملاقة على رصيف مقهى عام مكتظ بالمشجعين - وهذه عادة لديّ في بعض المباريات المختارة، بأن أشاهدها مع أكبر عدد ممكن من الناس – كانت تلك المباراة، بالنسبة لى وللكثيرين من نوع المباريات التي لا تُنسى، ربما يصلح أن نسميها حدثًا وجوديًا، فهي عادةً خبرة لا تتكرر مرتين، وتبقى محفورًا في الذاكرة الشعورية، لا يُمحى أثرها بسهولة. خلال سير المباراة الدرامية، وسط هتاف الحضور وصرخات

أذكر أني حرصت على مشاهدة مباراة المنتخب السعودي

الحماس، انخرطت فجأةً في لحظة تأمل حول المكان. حضور كلي، سكون وصمت أخفى حتى ضجيج السيارات بالخارج. كانت أعين الجميع مثبتة على الشاشة. في تلك اللحظة تحديدًا، شعرت أنها لم تكن مجرد لحظات عابرة، بل خبرة حضور تامة. ربما لا توجد خبرة تعبّر عن الوجود الحي والانغماس في الحاضر أكثر من لحظات كرة القدم هذه، حيثُ الوعي في أقصى درجات يقظته، هي أشبه ما تكون بلحظة تناغم تامة بين الذات والجسد والعالم. كل مشجع كرة قدم يعرف أن التسعين دقيقة ليست مجرد زمن يتدفق، بل هو زمن آخر مختلف، زمن ممتد وغامر بمشاعر

الأمل والترقب والتوتر والانفعال. لحظات الحسم تحديدًا تُخرج وعي الإنسان من كل شرود ذهني ممكن وتضعه بكليّته في "هنا والآن". الوعي في تلك اللحظة يُصبح في حالة حضورٌ نقى. لا شيء يُشبه هذه اللحظة إلا تلك اللحظات النادرة في الحياة التي تخرج الشخص من ذاتيته ليكون حاضراً بكل وعيه وجسده وجوارحه. تتجلى خبرة كرة القدم تلك مع نشوة الفوز الكروية -خصوصًا تلك التي تأتي بعد تراكم الخسارات أو فجائية الانتصار – تكتسب عمقًا شعوريًا لا يوصف. ليس لأنها فقط لحظة انتصار، بل لأنها

اختزال لكل العواطف والانتماءات والهويات والذكريات والآمال

التي يحملها المشجع، هي أقرب ما تكون للحظة الحضور

السعيد الخالص. كثير من المشجعين يعرفون لحظة سخاء كرة القدم هذه؛ على سبيل المثال، مشجعي الهلال يتذكرون جيدًا لحظة هدف سالم الدوسري الحاسم في مرمى أوراوا الياباني عام ٢٠١٩، بعـد انتظار دام أكثر من ثمانية عشر عامًا من الإحباطات القارية، كنا شهود على شعور لا يمكن تفسيره إلا بهذه الخبرة الشعورية الغامرة. كل مشجع يتذكر نبرة صوت المعلق فهد العتيبي عندما صرخ حينها: "عالمية... عالمية يا هلال". لم تكن مجرد صرخة للمشجعين؛ كانت إعلان للفرح الجماعي، لحظة طال انتظرها، لحظة تجاوز عقدين من الإحباطات والإخفاقات المتتالية،

لحظة نادرة يُمحى فيها كل إخفاق سابق لتتولد على أثره ذكرى

هذا الشعور نفسه قد تلمسه حين تشاهد لقطات لهدف مانشسترسيتي في الدقيقة ع٩ ضد كوينز بارك رينجرز في موسم ٢٠١١–٢٠١٢، الهدف الذي جلب لفريق المدينة الأقل حظًا من

فرحة خالدة.

على فريق مانشستر سيتي ذاته في كأس العالم للأندية ٢٠٢٥. لمتابعة القراءة

الكاتب: أ. جعفر الأنصاري، عضو جمعية الفلسفة السعودية،

وعضو مجلس إدارة حلقة الرياض الفلسفية. باحث في الفلسفة،

غريمه أول لقب دوري بعد غياب نصف قرن، أو حين أحرز

سالم الدوسري هدفه في مرمى الأرجنتين في مونديال ٢٠٢٢، أو

مؤخرًا مع صافرة حكم المباراة التي أعلنت عن انتصار الهلال

قدم العديد من الأوراق البحثية مع جهات مختلفة. مهتم بفلسفة الذكاء الاصطناعي.

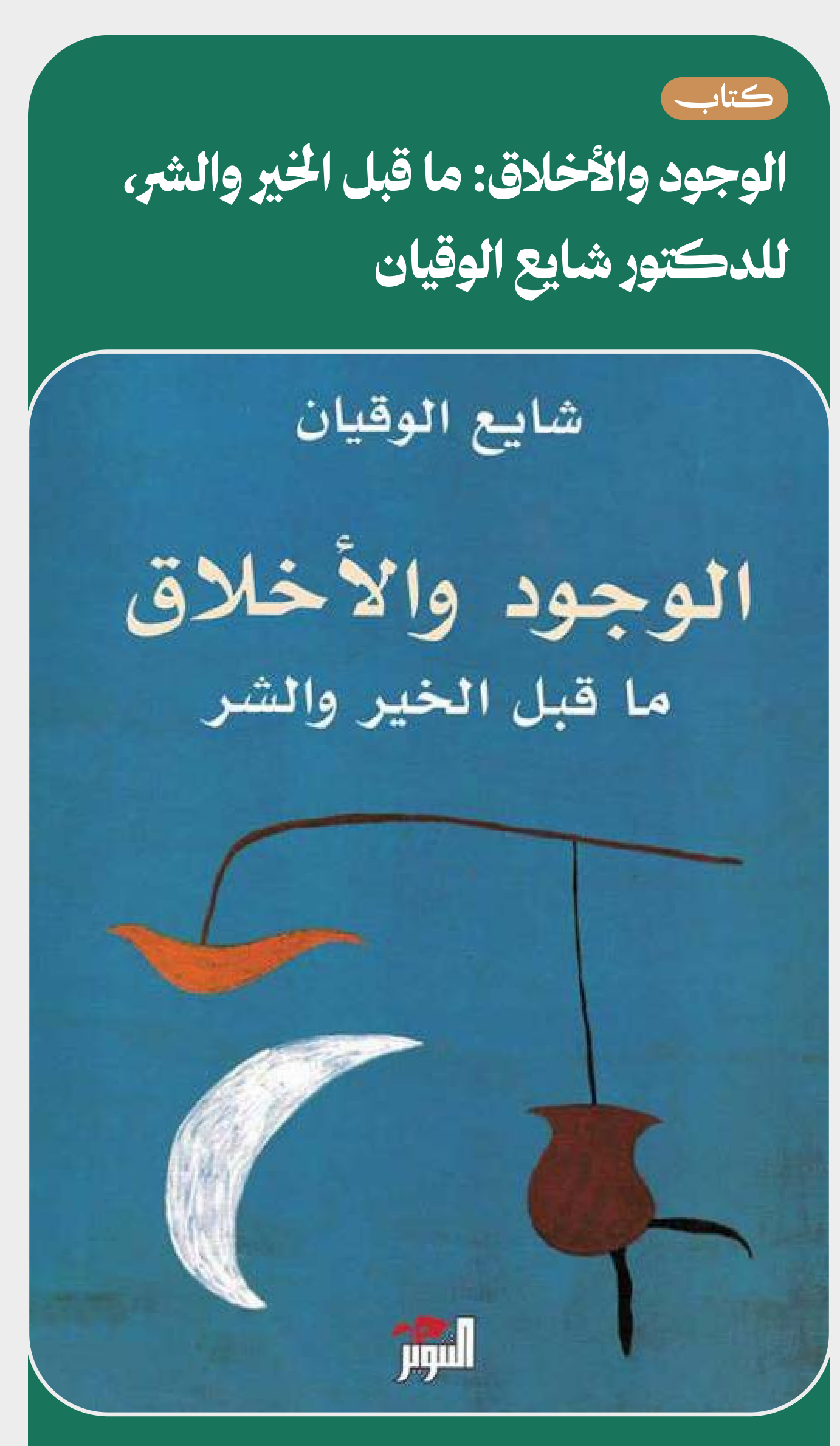
مقالات

المقالات والترجمات والبحوث الفلسفية الحرة عبر منصاتها الإلكترونية. تستقبل هذه المساحة جميع أشكال الإبداع الكتابي الفلسفي من المتخصصين والمهمين بالمجال، مما يوفر منصة للتبادل الفكري وتعزيز الحوار الفلسفى.

مساحة حرة، تهدف من خلالها الجمعية إلى نشر





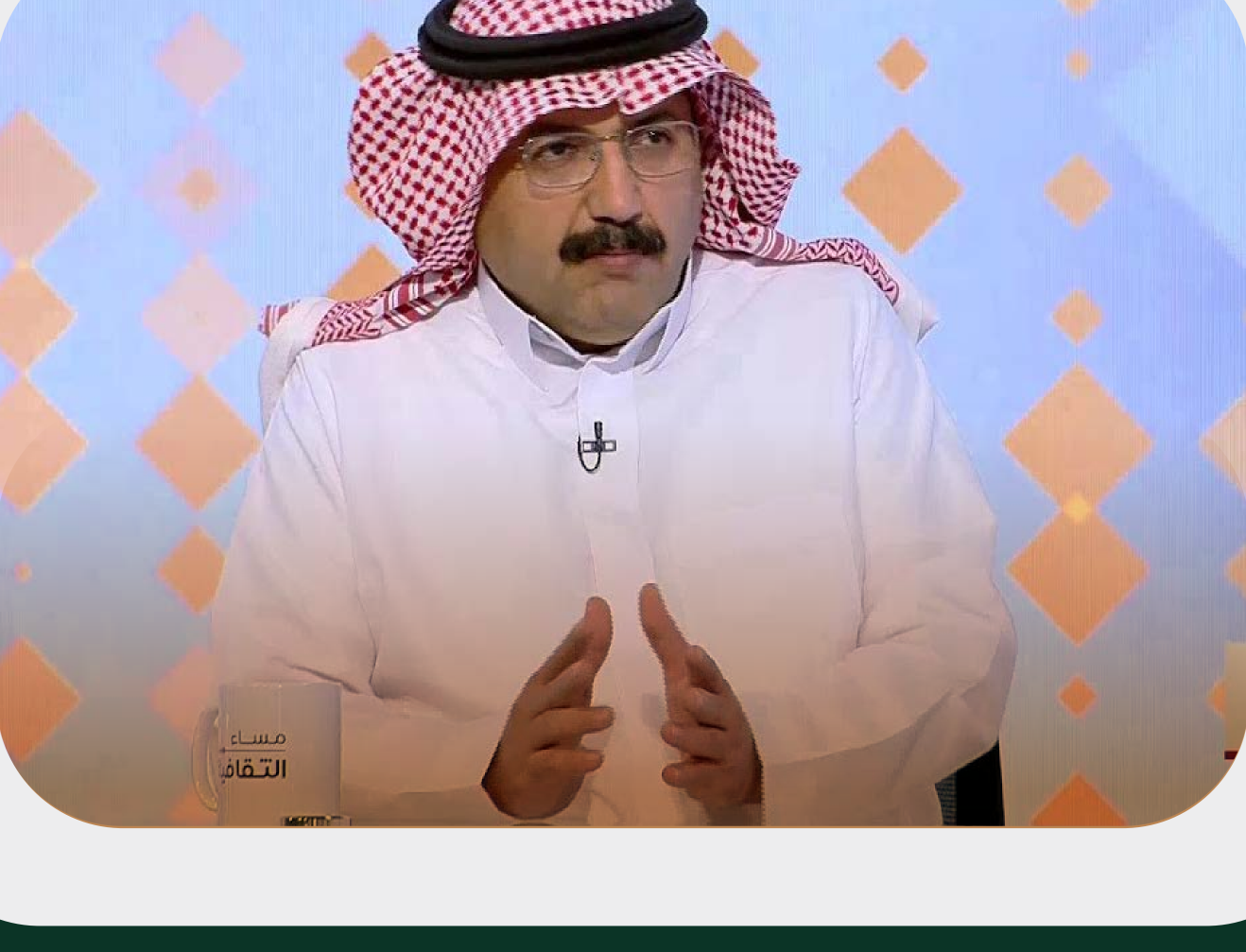


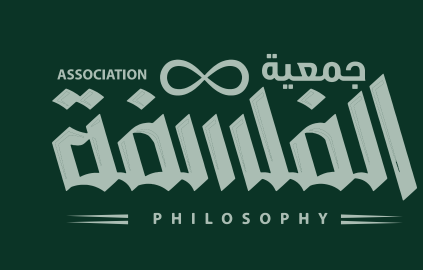
أصدرت دار التنوير لعضو مجلس إدارة جمعية الفلسفة الدكتور شايع الوقيان، كتابًا بعنوان (الوجود والأخلاق: ما قبل الخير والشر)، والذي يعالج فيه الدكتور الوقيان، في ٢٢١ صفحة، إشكالية التأسيس الأنطولوجي لمبادئ الأخلاق بعيداً عن تصنيفات الخير والشر التقليدية، مع تحليل كيفية تشكّل الأخلاق قبل أن تتحول إلى أحكام جاهزة.

تستهدف المعالجة إقامة الأمر الأخلاقي على تصور جديد

لمفهوم الوجود لا يدين لما هو تاريخي متغير، ففي الفكر الفلسفي الحديث والمعاصر، هناك ميل نحو تصور الوجود بوصفه ملازماً لنشاط الوعي اللغوي البشري وللخبرة النفسية للإنسان. إضافة إلى التصور القديم الذي يحصر الوجود في مقولات كلية مجردة يتم فيها فهرسة الموجودات وتبويبها. هذان التصوران الميتافيزيقي الكلي، والنفسي التاريخي، يجعلان الأمر الأخلاقي المعادر قواعد عامة صورية، وإما إرشادات تتغير بتغير الزمان والمكان. ومن ثم فالكتاب يحاول إرساء دعائم الأمر الأخلاقي على ثلاث مقولات تنتمى إلى ذلك التصور الجديد، وهي مقولات الحياة، مقولات تتمي إلى ذلك التصور الجديد، وهي مقولات الحياة،

والحرية، والوعي. محاولًا البرهنة على أن الأمر الأخلاقي يمكن أن يتأسس بشكل مفارق للتصورات الذاتية والسيكيولوجية وأن ينغرس في أرض الواقع. منطلقًا من مسلمة من فلسفة الأخلاق هي أن الإنسان يولد كإمكانية، ويسعى إلى إكمال نفسه عبر تحقيق تلك الإمكانية. فالسعي نحو الكمال هو ما يقود السلوك البشري الصحيح. وكل سلوك ينحرف عن هذا المسار فهو سلوك غير عقلاني وغير رشيد.







#### ص بودكاست مقابسات



لقاء مع شايع الوقيان حول كتابه الوجود والوعي.

وده: د. عبدالله المطيري

### م بودکاست دیالکتیات

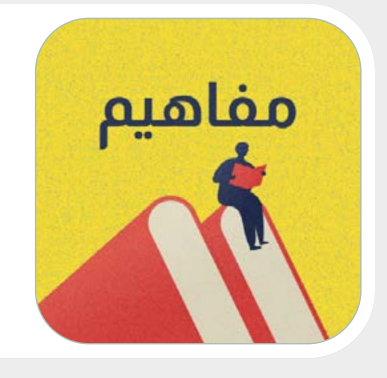


السعادة الأبدية بين الدين والعلم والفلسفة مع خالد الغنام والفلسفة والفلسفة مع خالد الغنام والفلسفة وال

اً. جعفر الأنصاري

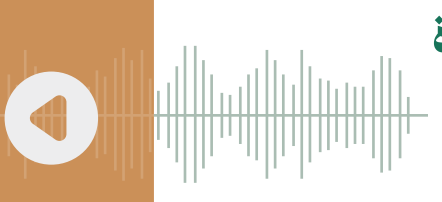


#### مفاهیم و کاست مفاهیم



مدخل لمفهوم الإرادة الحرة

ع كتبه: د. أحمد المدلوح أداء: أ. محمد الهويمل







### أجندة أكتـوبر ٢٠٢٥



14

#### حلقة الرياض الفلسفية

الفلسفة بوصفها تربية، غاذج من الفلسفة اليونانية القدعة

حلقة الرياض الفلسفية

18

ما بعد الإنسانية وحلم الانسان الفائق

- مع: أ.د. إنجي عبدالحافظ

21

#### حلقة الرياض الفلسفية

الفلسفة السايبرانية، تحولات الرؤى الجديدة في فلسفة العلم

الكردى د. وائل الكردي

حلقة الرياض الفلسفية

25

قراءات فلسفية في الفكر السعودي (٤)

📤 مع: د. أحمد المدلوح

نادي القراءة - جدة

روح القوانين-مونتسكيو

25

مقهی طبقات، جدة

نادي القراءة - الرياض الأخلاق (الجزء ١,١) - سبينوزا

25

الكتاب، الرياض الكتاب، الرياض

30

نادي القراءة - الدمام

تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط - يوسف كرم

مقهى ومكتبة رونق الحياة، الدمام







أخبار جمعية الفلسفة السعودية

فريق الإعداد والتحرير أ. مالك آل فتيل - أ. غادة غوث

> تصميم أ. محمد آل حريز



saudiphilosophy.com











