


2023العدد الثالث، يونيو     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 مجلة فلسفية نصف سنوية  

 تصدر  عن جمعية الفلسفة السعودية

 (2023)يونيو  العدد الثالث

 الهيئة الاستشارية

 سعد البازعيد. 

 د. أنور مغيث

 د. سعد الصويان

 د. حسن الشريف

 د. معجب الزهراني

 د. حسن ناظم

 د. مليكة بن دودة

 أ. خالدة حامد

 حمد الراشدأ. 

 د. رانية العرضاوي 

 د. عبد الله المطيري 

 د. علي حاكم صالح

 أ. سليمان السلطان

 د. يمنى طريف الخولي

 فهد الشقيران أ. 

 د. محمد شوقي الزين

 فريق مقابسات

 )رئيس التحرير(

 شايع الوقيان

 )مدير التحرير(

 هادي الصمداني

 )فريق التحرير(

 جعفر الأنصاري 

 السليطيطريف 

 بدر يزيد

 شروط النشر في المجلة:

 
 
 .أن يكون النص فلسفيا

 من قبل في أي موقع إعلامي أو صحفي
 
 .ألا يكون النص منشورا

 .دقة التعبير ووضوح الفكرةواللغوية  السلامة شروطأن يستوفي 

 .النقل أو الاقتباس بالأمانة العلمية في أن يلتزم المؤلف

 إلى العربية أن يرفق
 
 .النص المترجَم إذا كان البحث مترجما

 ترسل النصوص  إلى بريد المجلة الإلكتروني:أن 

muqabasat@saudiphilosophy.org 

 



 
2023العدد الثالث، يونيو     

 

 

 محتوى العدد 

 

 3  كلمة العدد

  دراسات 

 5 عبد الله الغذامي التفاوضية الثقافية 

 11 محمد محجوب  الفلسفة والثقافات 

 18 فهد الشقيران  الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 

 28 إسماعيل الموساوي  هل الفلسفة معجزة إغريقية؟

 34 بهاء درويش  التسامح: نحو اتجاه لضبط أمور الحياة .. رؤية فلسفية

 43 نذير الماجد  النقد الذي يسبق كل نقد 

   حوارات 

 46 سماعيل الموساوي إ ورهاناتها اليوم الوجودية  عن الفلسفة حوار مع غاري كوكس

   ترجمات 

 50 عبدالله المطيري وشيخة اليلك  موسوعة ستانفورد للفلسفة  -إيمانويل ليفيناس 

   

   إصدارات فلسفية حديثة 

 111 فريق التحرير  جون ستيوارت ميل، الليبرالي اليوتوبي: راهنية فكر استشرافي  

 :
 
م لتعيشَ طبيعيا

 
 113 فريق التحرير  الأخلاقيات الرواقية ودلالاتها المعاصرة تعل

 115 فريق التحرير  كارل ياسبيرز: فيزيائي، وعالم نفس، وفيلسوف، ومفكر سياس ي  

عْتِمة 
ُ
 117 فريق التحرير  قراءة في كتاب: الكينونة الم



 

 كلمة العدد
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   3  

 كلمة العدد 
في ديسمبر الماض ي، شهدت مدينة الرياض النسخة الثانية من المؤتمر الدولي للفلسفة، وكان عنوانه )المعرفة والاستكشاف:  

الفضاء والزمان والبشرية(، وكانت هناك محاضرات وندوات شارك فيها فلاسفة ومفكرون، ولكن هذه المرة، كان هناك  

لعلم آرنولد، ونوربرت  حضور  الفيزياء والفضاء مثل ريم طيبة، ومشاعل الشميمري، وجاك  في مجالات  اء ومتخصصين 

 فريستشاف، وغيرهم. 

ر عن أعماق هذا الوجود الذي لا يكف عن نشر ألغازه التي لا تنتهي. يمكن للفلسفة   يمكن للفلسفة أن تلتقي بأي صوتٍ يعب 

 كأحسن ما تكون المم 
َ
عبر    –ارسة عندما تنصت للآخرِ بلا تصورات مسبقة أو قوالب جاهزة. فالفلسفة  أن تمارس الضيافة

المستمر الذاتي  النقد  ممارسة  وعبر  المعطاة،  الأجوبة  في  الشك  دائم    -آلية  ترحيب  فهي  فلسفة:  ليس  لما  المجالَ  تفسح 

طيري، يجعل الفلسفة منفتحة  بالغريب. هذا الترحيب بالغريب بوصفه جوهرَ الضيافة، كما يذهب إلى ذلك عبد الله الم

 ما كان يقوله هيجل في آخر تصديره لكتاب أصول فلسفة  
 
على المستقبل، وليس على الماض ي أو الراهن فقط. وليس صحيحا

الحق: "الفلسفة تصل متأخرة أكثر مما ينبغي. إنها لا تظهر إلا حين يكتمل الواقع الفعلي وتنتهي عملية تطوره ... إن بومة  

ه" )ترجمة إمام عبد الفتاح، طبعة    منيرفا لا
َ
(. وبومة 120-11٩، ص  1٩٩6تبدأ في الطيران إلا بعد أن يرخيَ الليلُ سدول

 منيرفا طائر يرمز عند الرومان إلى "الحكمة"، وعند هيجل إلى "الفلسفة". فها هو المستقبل يحمل معه بشائرَ عظيمة: 

المملكة العربية   تهيئة هذا العدد، استطاعت  السعودية أن ترسل رائديْ فضاء للمشاركة على متن مركبة دارغون  أثناء 

امتداد   البعثة  القرني. وهذه  برناوي وعلي  انة  ري  هما  الرائدان  استكشاف فضائية. هذان  بعثة  في  إكس  لسبيس  التابعة 

ازات شاملة لكل المجالات  . وهذه الإنج 2016التي لم تتوقف منذ انطلاقها في أبريل    2030للإنجازات المتواصلة لرؤية المملكة  

 من المجال السياس ي والاقتصادي وانتهاء بمجالات العلوم والتقنية والفضاء والتعليم. ويصعب حصر تلك الإنجازات،  
 
بدءا

إليها،   ولكن يكفينا الإشارة لاثنين: إنجازين قريبيْ عهدٍ بناء ونحن نهيئ لهذا العدد: الأول هو البعثة الفضائية التي أشرنا 

)والث إيساف  في معرض  اثنتين وعشرين جائزة علمية  على  ثمانية طلاب وطالبات سعوديين  (، وهو  ISEFاني هو حصول 

 معرض دولي في العلوم والهندسة تشارك به جميع دول العالم. 

يافة،  الفلسفة إذن ترحيب بالآخر الآتي، بالمستقبل، وبالمختلِف. والترحيب لا يعني "التنبؤ" بالضرورة، بل فتح باب الض 

الاستعداد للمختلِف. هكذا نفهمها في الجمعية الفلسفية، وهكذا صار الفلاسفة اليوم يفهمونها. وأما الانغلاق الأكاديمي  

التأثر بالآخر والتأثير عليه. وكان   الواقع المعيش للبشر، وعن  العام وعن  الفلسفة عن الفضاء  ابتعاد  إلى  فسوف يؤدي 

يقول "الفلسفات الكبرى هي تلك التي نجحت في التسرب إلى ما ليس فلسفة، وأصبح لها  فيلسوف العلم الفرنس ي كانغيلام  

 (. 305، ص 2007تأثير مباشر على كل ما يمكن أن نسيمه حياتنا اليومية")معجم جلال الدين سعيد، طبعة 

 بفريقٍ دون آخر. وتصنيف المعارف إلى فلسفات وعلو 
 
كٌ مشاع للبشرية، وليست خاصة

ْ
م وآداب لا ينبغي أن  الحكمة مل

، وإلا فالحكمة غير قابلة للتصنيف، فما يقوله عالم الفيزياء إذا  
 
يصدنا عن حقيقة أن التصنيف ليس إلا إجراء منهجيا

. إن طائر منيرفا لا يعرف إلا لغة واحدة هي لغة  
 
، لا يختلف عما يقوله الفيلسوف إذا كان قوله صحيحا

 
كان قوله صحيحا

 من  الحقيقة. وكون حقي
 
قةٍ ما تتعلق بظاهرة فيزيائية، وأخرى بظاهرة نفسية، وثالثة بظاهرة اجتماعية، لا يمنع إطلاقا

اعتبارها تعبيراتٍ لمعنى واحد، فهي تكشف عما تم طمسُه؛ فالحقائق كامنة في واقعنا المعيش ولكنها تنحجِبُ عندما نتوقف 

الروتين والمألوفية. هذه الملابسات التي يقتضيها  عن الإنصات لها، وعندما ننشغل بغيرها، وعندما ننغمس ف ي ملابساتِ 



 

 كلمة العدد 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   4  

، فإنها    -والذي يميل للاختصار ولتحقيق الغايات القريبة  -الطابعُ العمليُّ لحياتنا
 
شِف عنه سابقا

ُ
وما تتميز به من تكرارٍ لما ك

نا عما هو غريب ومختلف ومفاجئ. وهذ  نا إلى قوانين الرتابة والمألوفية، وتصد  ا الغريب المختلف المفاجئ يأتي باستمرار  تجر 

 ومألوفة.  
 
ة منا بأن حوادث الماض ي صارت مستقرَّ

 
 من المستقبَل؛ أي من حيث لا نتوقعه، إذا سل

بالانفتاح على ما هو غريب ومفاجئ ومختلف. وهذا الانفتاح بالعادة    -نحن فريق مجلة مقابسات   -وفي هذا العدد، قمنا

ولو   الدراسات  ينطوي على مغامرةٍ.  عت  تنو  ع. ولهذا 
 
المألوف والمتوَق للماض ي   

 
تكرارا بل   

 
انفتاحا كان  لما   "

 
"مغامِرا يكن  لم 

 لإخصاب الوعي النقدي وتهذيب العقل. 
 
 والمقالات، وليس كالتنوع سبيلا

 رئيس التحرير 

 



 

 التفاوضية الثقافية 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   5  

 الثقافية  التفاوضية
 )نظرية في التعايش البشري (

 عبد الله الغذامي 

   أستاذ النقد والنظرية

 
ً
 ( مدخل )التعايش البشري أوالإنساني –أولا

 عن  (  البشري )  استخدمت في ورقتي هذه عبارة 
 
من حيث إن قيم الإنسانية    ،للتفريق بين الإنساني والمعاش ي  (،)الإنسانيبدلا

 على الظرف والشرط العام
 
 وتظل متعالية

 
فالمرء   ،هي المروءة والبر والمحبة وهي قيم تتحلى بها الذات ومن ثم تنبثق ذاتيا

يم العيش البشري التي تعتمد شرطي  والمرأة يظلان على مروءة حتى في حال التحارب أو في حال التنافس بينما ستختلف ق

العيش   التي تحكم حياة  الأمان والسلم الاجتماعي وهما شرطان يقومان على العدالة والحرية والمساواة وهذه هي القيم 

فإذا تبين أن العدالة تفرز الظلم وأن الحرية تقود إلى الاضطهاد في حين تفض ي المساواة إلى التمييز فنحن هنا    ، المشترك

والضعيف  أمام   المهمش  وحرمان  القوي  قبل  من  واستغلالها  المفاهيم  هذه  توظيف  طرق  بسبب  ينتج  مفاهيمي  مأزق 

 وغير منحازة وكذلك البر والمحبة إذا حضرتا فإنهما يسلكان    ، والمختلف منها
 
بينما في القيم الإنسانية تظل المروءة صافية

 بين الذات والذات الأخرى دون اعتبار ل
 
 مستقيما

 
بينما المصطلحات    ،شروط المصلحة لأنهما حالة عطاء دون أخذخطا

وبهذا    ،الأخرى هي مصطلحات تفاوضية تقوم على شروط ظرفية وشروط مصلحية وتخضعان للتأويل المصلحي والظرفي

الناس الناس مع  يتآلف  لكي  الأولى  المستويات  المعاش تمس  للمستوى الأخلاقي والر   ،فإن قيم  الإنساني يحيل  وحي بينما 

 في حالات رفيعة المعنى والمقام  ،والمثالي للحياة
 
 يتحقق فرديا

 
وعنه تدور المعاني الكبرى في    ،وسيظل الإنساني مبتغى مثاليا

بينما التعايش البشري هو المستوى العملي ليوميات الحياة ونظام العلاقات    ، نماذج تشيد بها الذاكرة وتحتفل بها الثقافات

و  الحقوق  ونظام  الحقوقيالعامة  والضبط  القانون  ومعهما  العدالة    ،الواجبات  مصطلحات  فيها  تتحكم  مستوى  وهذا 

وقد ركز جون راولز على    ،وهي المفاهيم التي يفترض أنها تضبط السلوك العام بين أفراد أي خلية بشرية  ،والحرية والمساواة

ومن هنا فإني سأعرض لحال هذه    (1)،لمساواةترابط هذه المصطلحات حيث جعل العدالة تعتمد على ركنين هما الحرية وا

 حيث سنرى التصور وما آل إليه البناء  
 
المصطلحات منذ نشأتها فلسفيا مع فجر الفلسفة ومع جمهورية أفلاطون تحديدا

المفاهيمي ومعه تتكشف المخاتلة المفاهيمية الفلسفية وكيف تتحول المفاهيم لغير وجهتها تحت سلطة التأويل غير السوي  

 
 
 . كما سنعرض تباعا

 العدالة بين المفهوم والإقصاء  -ثانيا 

 غير أن سقراط   (افتتح أفلاطون جمهوريته بحوار بين تراسيماخس وسقراط حيت طرح الأول فكرة أن )العدالة للأقوى 

 المقولة
 
ولكن سقراط نفسه أحس بضعف حججه في الرد على دعوى تراسيماخس ووصف أفلاطون   ،حاول أن يرد مفندا

سقراط أن هذه الحجج غير قاطعة لأنه لم يتوصل بعد إلى اكتشاف حقيقة   مع ذلك صرح)  ضعف موقف سقراط بقوله

 
 

(1) J. Rawls, A Theory of Justice. Harvard university Press 1999, p. 3-10. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   6  

ولسوف تهيمن    ،لأنه عجز عن تفنيد مقولة العدالة للأقوى   (3)(تلميذ خامل)  أنه  وبعد مزيد حوار يعلن سقراط  (2)(العدالة

    ،تلا ذلكهذه المقولة على نظريات كتاب الجمهورية كله فيما  
 
وسيكون التصور الطاغي على حوارات كتاب الجمهورية معززا

غير    والكتاب يكشف عن مفاهيم  (4) ،فالحرية والمساواة شر مؤكد لأنها تساوي بين العبد والسيد  .لفكرة العدالة للأقوى 

وأثينا حينها تضم نصف مليون مواطن ينقسمون بين مئة ألف    (، العبد / السيد)   إنسانية وغير عدلية لأنه قام على ثنائية

 
 
لرسم أنظمة مفاهيمية تفرق بين استحقاقات السيد وغياب    وأدى ذلك ،سيد مقابل أربعمئة ألف يراهم أفلاطون عبيدا

للعبد الضعفاء  ،أي استحقاق مفاهيمي  لقتل  الدولة  القطع بحاجة  في  أن    ،وأول ذلك هو  الدولة والأطباء  يعتنوا  وعلى 

 و)من  
 
 ونفسيا

 
 من النساء والأطفال الضعاف جسديا

 
بالأقوياء النافعين والمنتجين في حين يتركون غيرهم ليموتوا خاصة

الواجب أن يعنى الأطباء والقضاة بالمواطنين من ذوي الطبائع الجسمية أو النفسية السليمة أما من عداهم فسندع منهم  

 ( 5) ،(يقض ي المواطنون ذاتهم على أولئك الذين اعوجت نفوسهم وانحرفت طبائعهمأولئك الذين اعتل جسمهم يموتون وس

الرجال في الحرب والصيد  لابد أن تعمل عمل 
 
 كاملا

 
 هي نصف رجل ولكي تصبح رجلا

 
أن    ،والمرأة عموما وعلى المحاربين 

النساء أن يكن هدايا  ومن وظيف   ، حسب تعبير أفلاطون   ،يصحبوا النساء معهم للحرب كما يصطحبون كلاب الصيد ة 

يعني   مما  العامة  الاستحقاقات  من  وليست  للسيد   
 
 حصريا

 
حقا والمساواة  الحرية  وستكون  كفاء شجاعتهم،  للمحاربين 

حقوقية    %80حرمان   أو  معنوية  استحقاقات  أي  من  أثينا  سكان  وأرسطو   ، من  أفلاطون  الرق    ويتفق  أن  على   
ً
معا

 
 
 (6) .عدالة

لأنها تقوم على تأكيد   (الظلم) ى أن نظرية العدل عند إفلاطون هي في حقيقتها ليست سوى نظرية فيوقد أشار فؤاد زكريا إل

اء  
ْ
 يجب أن يظل حذ

 
طبقة    وكل غيره،  ولو غير وظيفته فهو يعتدي على حق    ،الواقع الطبقي للمجتمع فصانع الأحذية مثلا

 طبيعية  اجتماعية لها وظيفتها التي هي
ْ
 بالعدالة لأن كل طبقة مرسوم لها أن    وتغيير الأ طباع   .عنده وظيفة

 
سيكون إخلالا

ومن ذلك    ،يدعو للثورة على الطبقية  وهذه حتمية طبقية يؤمن بها أفلاطون ويقاوم بسببها كل فكر  ،تظل كما خلقت له

مما جعل زكريا يؤكد    التغيير الطبقي ويأتي للحكم من هم ليسوا من طبقة الحكام  موقفه ضد الديموقراطية وأنها تعني

إلى تفكك   الطبقي وأي تحول داخل الطبقية سيخلق اختلالات في التوازن ويؤدي على أن أفلاطون يدعو للجمود والتحجر

 أن بنية الدولة إذا لم يلزم الناس طبقاتهم فيحاول صانع الفخار
 
 (7).لحاكميقوم بعمل ا  مثلا

اللامساواة بعدالة  زكريا  فؤاد  حدده  ما  هو  افلاطون  لعدالة  وصف  أدق  بالعدالة    ولعل  أفلاطون  سماه  ما  تشبه  وهي 

  ، بالتساوي   يستخدم الأعداد بطريقة تؤدي إلى توزيعها  ذلك لأن الحساب  ، الهندسية والتي تختلف عن العدالة الحسابية

 لمرتبتها وتحفظ الفوارق بينهاأما الهندسة فهي تستخدم النسب أي أنها 
 
 (8).توزع الأشياء وفقا

على أن حال العدالة لن تختلف عن حال الحكمة حيث أكد سقراط أننا كبشر لانملك إلا الحكمة الجزئية بينما الحكمة  

 غير محق في الحوارات التي يعرضها أفلاطون وهو أن    ،وهو محق في ذلك  ، الكاملة لله وحده
 
ولكننا في المقابل سنرى جانبا

 
 
  م.1٩80، دار القلم، بيروت ٩-8 ص  جمهورية افلاطون، ترجمة حنا خباز (2)
 . 45السابق ص  (3)
  .1٩67وزارة الثقافة، القاهرة.  ،114- 113 لجمهورية إفلاطون  فؤاد. كريا: دراسة (4)
 .113ص  السابق (5)
 .٩0فؤاد زكريا: المرجع السابق ص  (6)
 . 83ص  السابق (7)
 . 85ص  السابق (8)



 

 التفاوضية الثقافية 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   7  

ولن يختلف العادل عن الظالم في رغبة كل منهما في  )  بل تضمر وتتضمن الظلم  ،فحسبالعدالة البشرية ليست جزئية  

 
 
 بل مرغما

 
   .الظلم لأن لا أحد يعدل مختارا

 
ولو تملك العادل أوالظالم كامل    ،والكل يتعدى حين يكون التعدي مستطاعا

    ،الحرية في أن يعتدي ولم يفعل لحُسب عند العقلاء ذا مس من الجنون 
َ
مع أن العقلاء يمدحون العادل في الوجه مخافة

 ،وإن اختفى بلفظه الصريح  ،وهذا نظام مفاهيمي ظل يتحكم في التفكير البشري بعامة  (٩)،(أن تصيبهم أضرار تعدياته

وتمنح نفسها حق استعباد غيرها ليس في خارجها    ،طيات الكبرى اليوم تتصرف مع غيرها بثنائية السيد العبدفالديموقرا

 استعباد مواطنيها غير المحظوظين
 
وهو عنوان    (10) ،(حياة السود مهمة)  مظاهرات   وتظهر هذه المعادلة في  ،فحسب بل أيضا

بالس عبر حصرها  والحرية  والمساواة  العدالة  غياب  أفلاطون يكشف  جمهورية  كانت  كما  منها  البقية  وحرمان  وفي   ،ادة 

قلاسقو شعار  (2021نوفمبر  )  مظاهرات  تعالى  المناخ  مؤتمر  العالم   أثناء  زعماء  مواجهة  في  المناخية  بالعدالة    المناداة 

أي نظام السيد في حين ستكون البيئة هي    ،الموصوف بالديموقراطي الذين يضحون بالبيئة لمصلحة الرأسمالية العالمية

قام    ،دراسة أمريكية أحالت إليها مجلة فورين بوليس ي  وتكشف  ،وتضيع حقوق البيئة أمام استحقاقات الرأسمالية  ،العبد

على  هم وحدهم قادرون على إحداث أي تغيير  بنيامين بيج تشير إلى أن عشرة بالمئة من الأثرياء في أمريكاو  بها مارتن فيلينز

  (نطاق ديموقراطية المصادفة)  أما بقية الستعين بالمئة فهم محصورون بما سماه الباحثان ب  ،مجريات السياسة في أمريكا

إلا   بمعنى المحظوظة  أنهم لا يدركون مبتغاهم  بالمئة  العشرة  )إذا تصادفت رغباتهم مع هوى    ديسمبر  7فورين بوليس ي  ، 

)بأن الرجل الأبيض يصبغ النظرية الثقافية بصبغته لدرجة أن تصبح الحرية  وهنا نصل لكلمة جون ستيوارت مل    .(2021

 في صناعة الربح والكسب الذاتي
 
 سياسية

 
 (11).(نظرية

أثبح  (،التفسير والمصلحة)  والمسافة بين النظرية والواقع تخضع لشرطي القوي وفن المحاماة   في    فالقوانين يفسرها 
 
فنا

 
 
هي تأويلات تقوم على النسبية والاحتمالية ومن ثم النفعية والعنصر    ،تحويل الحق إلى باطل من إجل حال الباطل حقا

. لكنهم  .يقولون بالقيمحيث  الإشكال يعود لعلاقة البشر مع القيم العليا  و   . النسبي يغلب لأنه يخدم مصلحة القوي والمتنفذ

 يحتالون عليها
 
 كما تاسست عند أفلاطون    ،واقعية معاشية بشرية تظل تهيمن على السلوك البشري   وهذه  ،واقعيا

 
فلسفيا

 كنا نشهدها في قوانين منظمة الأمم المتحدة ومجلس الأمن الذي تتحكم في قراراته الدول العظمى فتعطل معاني  
 
وعمليا

مبا مشهد  على  الضعيف  تقنع  بينما  القوي  ليسود  والعدالة  والمساواة  كلهالحرية  العالم  من  يتطلب    .شر  ما  هو  وهذا 

 . كما سنعرض في خاتمة البحث .استنهاض نظرية في التفاوضية الثقافية تحمي المفاهيم من لعبة المخاتلة والتأويل الماكر

  تهشم مصطلح الفردانية –ثالثا 

فرد الخلاص من الهيمنة وتجعله في كان المظنون والمأمول في النظرية الليبرالية أن الفردانية مكسب ثقافي وعقلي تحقق لل

والحالة    ، غير أن الواقع يتكشف عن وهم كبير تحت عنوان الفردانية والحرية  ،مقام الحر في عقله وفي مسلكه الذاتي

  
 
 وعقلا

 
الإنسانية في التجارب الغربية تكشف عن حال الفردانية التي تكشفت عن وضع من الانعزال والغربة الذاتية وجدانا

 هي فكرة السعادة   ،ووقعت حوادث محزنة بسبب الفردانية المغالية في فردانيتها  ،ن أفراد المجتمعفيما بي
 
والضحية دوما

وحين فقد الفرد خليته الأولى التي هي خلية العائلة راح يبحث له عن عائلة بديلة   ،والطمأنينة التي يحتاجها الكائن البشري 

 
 
 .47 ص   جمهورية أفلاطون  (٩)
 .في أمريكا وتكرر في السنوات التي تلتها، مع كل حادثة كبرى تقع نتيجة العنف الموجه ضد السودم 2013انطلق الشعار عام  (10)

(11) Mill: Representative Government. Collective Works XIX. 421. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   8  

النقابات والجمعيات والتنظيمات العقلانية ورابطها وجود مصلحة    ،بأنواعها  تتمثل في  ولكن هذه ظلت من نوع العائلة 

وهذه لا تسد حاجات الروح    ،مشتركة سياسية كانت أو مهنية أو رابطة أيديولوجية يسارية كانت أو بميول يمينية متطرفة

تنظيمية الروحية  ، والوجدان وإن سدت حاجات  والطمانينة  بالسلم  الذاتي  الحس  يتبقى  الانكسارات    ،ولكن  ومع هذه 

 
 
 أو لونا

 
 أو معتقدا

 
وأصبحت هذه    ،الناتجة عن الفردانية ظهرت الهويات الجذرية لتجمع كل فئة ذات هوية مشتركة عرقا

معلول  انتماء  اللاانتماء  ،مكونات  عن  ناتج  انتماء  بالحرمان    ،لأنه  حس  بسبب  العام  التيار  عن  انفصال  حالة  أنه  أي 

  (والتهميش فلجأ الأفراد للاعتصام بهوياتهم الجذرية أو صناعة هوية جديدة ذات معنى جذري كما حصل في )الشعبوية

 
 
 أو دينا

 
 أو عرقا

 
ا التيار الشعبوي  ومن ثم حصر المواطنة في هذ  (12)،التي تقوم على إنكار مواطنة الآخرين المختلفين لونا

 في    ،وحده
 
وهذه كلها لأن الإنسان يحتاج للعيش في خلية يشعر أنها تخصه وتحتضنه بينما يشعر أن الفردانية تتركه معلقا

 بحث عمن يشبهونه بأي صفة  
 
 كالعائلة مثلا

 
 يحتضنه فإن لم يكن الحضن طبيعيا

 
فراغ روحي ونفس ي فيطلب له حضنا

ا يحيل إليه ويرجع إليه في سياقه الذاتي والاجتماعيعامة مشتركة وانضوى في ظله    معنوي 
 
وهنا تظهر    ، ليجد لنفسه موقعا

لأن الإنسان مجبول على نظام الخلية وإن لم يجد خليته بتلقائية لجأ لصناعتها    ،عيوب الفردانية رغم مثاليتها الخادعة

 يأوي إليه. 
 
 وعشا

 
 والانضواء تحتها ليجد له عيشا

الماركسية لدفع الفرد كي يكون مجرد عضو في وقد تعرضت   الفردانية لتحولات كبرى في العصور الحديثة حيث ذهبت 

 ذا بعد اجتماعي يوفر كل   ،مجتمع شمولي تقوده نظرية شاملة يتساوى فيها الكل مع الكل
 
وتكون السعادة هنا معنى عمليا

 يجعل قيمة الفرد تعود لمهاراته في  احتياجات الفرد دون تنافس فرداني وهو التنافس الذي سيكون م
 
 ليبراليا

 
عنى رأسماليا

 تعرضتا لانكسارات عميقة بما أن   ،التنافس وتحقيق الكسب الذي يخصه
 
ولكن الذي جرى هو أن العدالة والسعادة معا

لة بين الأفراد  ولكن الملحوظ هنا أن الماركسية حققت العدا ، ركني العدالة هما الحرية والمساواة حسب تعريف جون راولز

الرأسمالية الليبرالية نقيض ذلك حيث حققت الحرية الفردية بأقص ى    وفي الوقت ذاته حرمتهم من الحرية بينما فعلت

   ، فرصها
 
 فسيتحول إلى الهامش ويخرج    لكنها ضحت بالمساواة لأنها اعتمدت التنافسية وتعني عمليا

 
أن من لم ينجح تنافسيا

 و 
 
 عن المتن الفاعل مجتمعيا

 
   ،سياسيا

 
وهنا يقع الفرد    ،مما جعل الأغنياء يزدادون غنى  بينما يزداد غير المحظوظين حرمانا

 لظروف تعاكس نظرية الوازن المجتمعي بين التآزر والتفاعل الإنساني وليس التفاعل المبرمج في نظريات  
 
في النظريتين ضحية

 . تفرض شروطها وليس شروط التوازن بين الفرد وخليته

السؤال الفلسفي يستند للإشكال ما بين علاقة الفرد مع الجماعة وهل ذلك شرط لتحقيق معنى الحياة السوية    على أن

أم أن فرديته لن    ،وهل يتناقض ذلك بالتزام الفرد بمتعة غيره وسعادتهم في مجتمعه المباشر  ،بشرطي المتعة والسعادة

مما يعني أن التزامه    ،شروط سعادة الفرد من حيث هو كائن حر  والفردانية هنا ستؤثر  ،تتحقق إن هو اعتنى بسعادة غيره

السعادة ناقص  ثم  ومن  الحرية  ناقص   
 
فردا سيجعله  الاجتماعي  البشر    .بالشرط  رغبات  وتحركت  مغرية  أفكار  وهذه 

ي الفردانية  غير أن الناتج عمليا هو أن كل إمعان ف  ،باتجاهها حين ظهرت منذ القرن التاسع عشر وتعززت في القرن العشرين

 من الشقاء الذاتي ويقلل فرص السعادة
 
حسب ما تفرزه الحياة العصرية من فراغ عاطفي حاد جدا نتجت    ،يجلب مزيدا

تشاركهم   أن  الممكن  من  التي  الصغرى  الخلية  عن  وانفصالهم  وحدتهم  بسبب  الناس  مصائر  في  محزنة  حوادث  عنه 

 
 
 .2020الفصل الخامس، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء / بيروت  ،كتابي السردية الحرجة عن الشعبوية  (12)



 

 التفاوضية الثقافية 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   9  

  . هشم مصطلح الفردانية على صخرة الواقع البشري وظروفه الحادةوهنا يت  . مشاعرهم وظروفهم وتخفف من وقعها عليهم

 . مما يعني الحاجة لنظرية تقيم حقوق المفاهيم العميقة لشر التعايش البشري 

 
ً
 التفاوضية الثقافية   –رابعا

لهذه   النظر  في صيغة   
 
أيضا وإنما  لها فحسب  الروس ي  الغزو  في  ليس  البشري  التعايش  حال  أوكرانيا  لقد كشفت حرب 

ال    ،الحادثة التي وقع فيها مراسل قناة  الهفوة الخطيرة  أشعر بالحزن  : )الأمريكية والذي يقول فيها  CBSويتجلى ذلك في 

 أوروبيين بعيون زرق وشعر أشقر يقتلون بصواريخ بوتين وطائراته كل يوم  ،والتعاطف الشديدين
 

ثم   (13) (،لأني أرى أطفالا

ر قوله وأنه يعني اختلاف الحالات بين مكان تعود على الحروب ومكان لم  عودته بعد يوم ليعتذر عن مقولته وليحاول تبري

  ، يتعود عليها، وهذا تبرير يعزز الخطيئة النسقية التي تكشفت في لحظة غياب الوعي أي لحظة انكشاف النسق المضمر

الثقافي النقد  السيد  (14)،حسب مصطلحات  )العبد/  ثنائية  تكشف  ثقافية  لحظة      الأفلاطونية  ( وهذه 
 
فلسفيا المتجذرة 

 
 
 وسنرى هنا أن أوروبا التي أنجبت الفلاسفة الكبار هي نفسها من أنجبت الطغاة الكبار أيضا

 
ومقابل ديكارت وكانط   ،وواقعيا

نابليون وهتلر واقعية    ، وهيجل سنجد  تمثلات  وبين  مثالية  بين تصورات  والمساواة  والحرية  العدالة  معاني  تتهشم  حيث 

ون للمثالي  لهمناقضةٍ  للوعي    ،اسخةٍ  يشير  ظاهر  بين  ما  الوجوه  ذات  أوروبا  تتكشف  حاسمة  تاريخية  لحظة  كل  وفي 

 بقوله الذي كشف المضمر  .ومضمر يخفي الانحياز والعنصرية  ،والتحضر
 
مقابل    ،وفعلة الصحفي كشفت المستويين معا

 وتجاورهما الذهني والواقعي، على   .اعتذاره الذي يحيل الوعي
 
أن مفردة أوروبا هنا لاتعني القارة فحسب    مع وجودهما معا

)الوعي   حالتي  عبر  أمريكا  أوروبية  تتحلى  حيث  أمريكا  في  وسلوكي  معنوي  بعمق  امتدت  التي  الأوروبية  الثقافة  تعني  بل 

  وفي الوقت  ، أي الوعي الذي صنع الدستور الأمريكي ومن قبله صنع شعار الثورة الفرنسبة حول الحرية والمساواة  (، النسق+

ذاته كشف النسق المضمرالذي صنع الاستعمار الأوروبي بكل انحيازاته تحت معنى القوة الفائضة وهي التي تعني اجتماع  

 
 
 في فعل ما تشاء لأنها هي من تملك سن    ، الحرية والقوة معا

 
واجتماعهما حسب ملاحظة برتراند راسل يجعل القوة حرة

 اتجهت لاستعمار الأوطان    وحين  (15)،القوانين وتملك حق تفسير القوانين
 
فاضت أوروبا بقوتها المطلقة وحريتها المطلقة معا

 للسيد   الأخرى وخطف أطفال 
 
 في بلدانهم وبين أهليهم بوصف ذلك حقا

 
  ،ونساء أفريقيا وتحويلهم لعبيد وقد كانوا أحرارا

ومهما قال الدستور    ،تحت الشعاراتمن    وظل هذا المعنى يراوغ  ،وهو العمل الذي انبنت عليه أمريكا في مضمرها النسقي

وهنا تأتي الحاجة لاعتماد )التعددية   .يعري نفاق الشعار  (حياة السود مهمة)  في أمريكا عن المساواة بين المواطنين فإن شعار 

لتكون الركن الأهم الذي غفل عنه جون راولز حين جعل أركان العدالة تعتمد على الحرية والمساواة دون أخذ    (الثقافية

ولا شك أن الحرية والمساواة ركنان مهمان لكن لعنة أفلاطون تلاحقهما حين ظهرت الحرية    .التعددية الثقافية في الاعتبار

 ولا يحتاج للمساواة لأنه    ،والمساواة عنده لتخص السيد وتستثني العبد
 
مع أن السيد ليس بحاجة للحرية بما أنه حر أصلا

 لنوع بشري هو من يصنع المعاني وهو من يفسرها ومن ثم يطبقها لا يقل عن السيد الآخر مما يجعل ال
 
  ، عدالة هنا منحازة

ومن هنا فلابد أن    ، ولن تستقيم معاني الحرية والمساواة إلا باعتماد ركن آخر يسندهما ويحميهما من الميل لمصلحة القوي 

 وليست اثنتين 
 
بشرط اعتماد    ، الحرية والمساواة والتعددية الثقافية  :وهذه الأركان الثلاثة هي،  تكون أركان العدالة ثلاثة

 
 
 م. 27/02/2022 البريطانية في BBCونقلته قناة  جاء هذا التصريح على الهواء مباشرة (13)
 قرااءة في الأنساق الثقافية، الفصل الثاني، ، لتفصيل مفهوم النسق الثقافي المضمر انظر كتابي النقد الثقافي  (14)
 انظر مفهوم الحرية السالبة عند راسل:  (15)

 Russell: Why Men Fight. Routledge, London 2010. p. 148-150. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   10  

الآقوى  الانزلاق لمصلحة  من  للأخريين   
 
 ومحصنا

 
 مساويا

 
ركنا الثقافية  تتساوى    ،التعددية  الثقافية  التعددية  وفي شرط 

 في العدالة الإنسانية  ،الأعراق والألوان والجنس من رجل وامرأة
 
  ، تمثل بشري لها  عبر  ،وحينها تتجه النظرية لتكون نظرية

الحقوق  وقوانين  السلوك  وقوانين  المعاش  قوانين  مهمة(  ، يلامس  السود  )حياة  التي كشفتها جملة  النسقيات    ، وتختفي 

 جملتان ثقافيتان حسب مصطلح الجملة الثقافية المعتمد في نظرية النقد الثقافي  CBSوعبارات مراسل ال
 
 (16)،وهما معا

حق مصطلح التعددية الثقافية عبر مقولة الدمج الثقافي أو البوتقة الصاهرة وهي المقولات  على أن الحيل الثقافية تظل تلا 

 لأنها كما  
 
التي تمثل الانزلاق النسقي للاستحواذ على المعاني ومن ثم تجعل المساواة لا مساواة كأن تجبر المرأة بأن تكون رجلا

يلزمه أن يكون مثل جوزة الهند ظاهرها ملون وداخلها    وكذلك فالأسود والملون   ،يقول أفلاطون ليست سوى رجل ناقص

الأبيض  ،أسود الرجل  مثل  ويصبح  اختلافه  ليفقد  المختلف  تصهر  البوتقة  سيجعل  التعددية   ،والدمج  قتل  يعني  مما 

   ، الثقافية
 
ف  ولن يستقيم أمر المعاش البشري إلا بإقامة حقوق الاختلا   ، ومن ثم قتل الاختلاف أو جعل الاختلاف منقصة

 عبر مقولة الاختلاف المفض ي إلى ائتلاف
 
حسب    ، ومنح المختلف قيمته المعنوية من أجل تمكين الاختلاف ليتحقق سلوكيا

الثقافية )التفاوضية   لتصور نظرية 
 
ليكون مجازا الذي نستعيره  الحرجاني      (تعبير 

 
بنيوية  

 
التعددية منظومة حيث تكون 

نصر فيها هو خلية صغرى تقوم مقام الركن في بنية مفهوم العدالة بأركانه  تصنع خلية اجتماعية متعددة العناصر وكل ع 

( 17) .الحرية والمساواة والتعددية الثقافية :الثلاثة

 
 
 السابق، الفصل الثاني. (16)
،  م2021  الرياض دار العبيكان للنشر،    للتوسع في موضوع التفاوضية الثقافية آمل العودة لكتابي: مآلات الفلسفة، الفصل الخامس، مبحث التفاوضية الثقافية،  (17)

 . للتحميل القانوني والمجاني alghathami.comوالكتاب موجود على موقعي 



 

 الفلسفة والثقافات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   11  

 الفلسفة والثقافات 

 محمد محجوب 

 الأستاذ المتميز بجامعة تونس المنار

يبرز بشكل واضح أن  الثقافة إنما  تنطلق هذه الورقة من تعريف موجز للثقافة وفق منطق الخصوصية، أي من تعريف  

أمثلة   ثانية، من خلال  في مرحلة  لتتساءل  الثقافات الأخرى،  الثقافات عن  ثقافة من  تمايز كل  تقوم كإعلان يصر على 

والمهم في هذا التساؤل هو طبعا تحديد مستوى    :محددة، عن مدى ما يمكن للفلسفة أن تكون في هذا السياق إمكانا للحوار

 .. وتقدم الورقة ثلاثة أجوبة عن هذا السؤال: يمكن للفلسفة معه أن تحمل الحوار بين الثقافات  النظر الذي 

د بينها في المفهوم :التعالي المفهومي .1 ن من تجاوز الخصوصيات إلى ما يوح 
 
  وهذا هو  :فالفلسفة قول مفهومي يفترض ارتفاعا يمك

التعالي المفهومي الذي يحتكم إلى الكلي والذي تظهر في ضوئه الثقافات كإجابات جزئية، غير كلية، عن أسئلة تتعلق بالإنسانية:  

   ؟كليتها المفهومية ما بين الثقافات من التباعداتفبأي معنى تختصر، بل تختزل، الفلسفة عبر  

التفلسف .2 إلى  الفلسفة  كح  :من  الفلسفة  وظيفة  أن  هذا  لكلية    امل ويعني  ممهدة  نقدية  وظيفة  هي  الثقافات  بين  للعلاقة 

الذي  إن فعل الفلسفة هاهنا هو    :الفلسفة. وهاهنا يتم النظر إلى خصوصية الثقافات كعائق يحول دون تواصلها وتفاعلها

 هو ما نعنيه بالتفلسف.   يهمنا كنقد لمحدودية الرؤية وللأحكام المسبقة وهذا النقد

الفلسفة كنظرية للتواصل، أو " في الترجمية اللامتناهية للفلسفة": وهاهنا يتم النظر إلى الفلسفة باعتبارها نظرية في الترجمة،   .3

بارة القابلة للقول في كل لغة، لأنها قبل كل ش يء قابلة للتصور  أي في الارتفاع عن خصوصية التعبير نحو نوع من مجازية الع 

 في كل فكر. 

إذا ما استعرضنا مفاهيم الثقافة مثلما تتصرف داخل الحقلين الفلسفي من جهة، والانثروبولوجي الاجتماعي من جهة  

 ثانية، أمكننا أن نحصِرها في ثلاث خاصيات أساسية: 

نسق   - الثقافة  أنّ  هي  الأولى  النسقالخاصية  طبائع  كل   له  أنه  :،  أولا  بذلك  مجالات    اوأعني  إلى  المنتمية  العناصر  من   
ٌ
جملة

وتعبر التعريفات المختلفة للثقافة عن هذه النسقية من خلال عبارات "المجموع" ]أن   المواقف، والرؤى، والعادات والممارسات.

)مارسيل   المشترك"  و"القاع  مجموع[،  "الب ( Marcel Maussالثقافة  و"الكمَل  ،  البنيوية"،  "الوحدةِ  وكذلك  البُنى،  أو  نيةِ" 

ب الثقافي"، إلخ.  Totalité organiqueالعضوي = 
 
 " )مالينوفسكي(، أو"الجسم المتماسك" أو "المرك

س هذا الم  فهومَ إن  طابع التناسق والتماسك هو الذي يميز العلاقة بين عناصرِ ثقافة ما في المفهوم الأنثروبولوجي، وذلك منذ أس 

. وإليه هو، تحديدا، يرجع تعريفها الأول  م1871، سنةPrimitive Cultureالأنثروبولوجيُّ الإنجليزي إدوارد تيلور ضمن مصنفه  

، والقانون، والأخلاق، والمألوفات، وكلّ ما سوى  بكونها " ب الذي يتضمّن المعارف والمعتقداتِ، والفنَّ
ّ
هي هذا المجموعَ المرك

 ".العادات التي يكتسبها الإنسان من جهة كونه عضوا في مجتمعذلك من الكفاءات و 

عام ومعاصر للثقافة سيكون هو منطلقنا    في مقدمته لعلم الاجتماع العام إلى تعريف  [Guy Rocher]وينتهي غي روش ي   

ر الأول:  
 
 من الكيفيات المتفاوتة التقعيد في  ضمن هذا التفك

 
فكير، والإحساس، والفعل،  "الثقافة مجموع مترابط

ّ
الت

 خاصة مفرَدة ومتميزة عن غيرها".
ً
مها عدد من الأشخاص، فتقيم بهم على نحو موضوعي وذاتي في آن معا، جماعة

ّ
  يتعل

فالثقافة إذن على ما يلاحظ غي روش ي، لم تعد منحصرة في تصورات الحياة أو رؤى العالم، وإنما هي كل مقومات الحضور  

قعيدية، وأن  الإنساني، أعني ا  للصياغة الت 
 
 بقدر ما تكون عناصرُها تلك قابلة

ٌ
لمعرفيَّ منه، والانفعالي والفاعِلي. وهي ثقافة



 

 دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   12  

 أو قابلة للاشتراك بين مجموعة من الأفراد
 
الثقافة شأنٌ جماعي حتى ولو اضطلع بها أفراد، يحملونها    :تكون بالتالي مشتركة

 لو نقدوها أو حتى عادوها.  أو ينهجون فيها على منهج مخصوص، بل حتى 

 تفقد هويتها خارجه، وأنها تفقد معناها ونظام    الخاصية الثانية استتباع للخاصية الأولى: -
َ
وهي أن عناصر النسقِ المختلفة

لية
ّ
ثنا به عنها يتضاعف بنوع من عدم قابلية اإحالاتها الرّمزية والتمث لترجمة . إن  الانتماء إلى ثقافة ما، على المعنى الذي تحد 

ويمكنا هاهنا أن نضرب مثالا أقص ى،    يتجاوزهما ]وهذا ما سنحاول أن نبينه في هذه الورقة[.  لتصور ما بين ثقافتين إلا بتوسط 

ع في هذه  
َّ
تنتمي إلى نسق ثقافي ما على جهة رفضه والاعتراض عليه وحتى الإقامة خارجه. فمن المتوق هو مثال العناصر التي 

 
ُ
ثقافةٍ ما دليلا على قابلية هذا الموقف المناهض لأن يفهم في سياق نسق ثقافي آخر. ولكن هل يمكننا    الحال أن تكون مناهضة

العربية   الثقافة  خارج  النبوءات،  أنكر  الذي  الرازي  مواقف  أو  الملحد،  الراوندي  مقالة  أو  نواس،  أبي  شعر  نفهم  أن  مثلا 

 ثقافةٍ  
ُ
تعرف جيدا ماهي  لأنها  ما لا يمكنها أن تفهم إلا ضمن نفس تلك الثقافة  الإسلامية التي ينتمي إليها .. فكأنما مناهضة

لذلك لا يمكن للخروج عن ثقافة ما أن يحدُث إلا داخل تلك الثقافة: .  العناصر الثقافية التي يناهضها الموقف المعارض لها

   ليس انتماؤنا إلى ثقافة ما أمرا عرضيا، بل هو معطى من معطيات الوجود في العالم.

وأما الخاصية الثالثة فهي التي تجعل من كل ثقافة من الثقافات لا فقط نسقا من الرؤى والتصورات وإنما كذلك نسقا   -

    من التأسيس الذاتي لتلك الرؤى.
ُ
  ليست لا يمكن أن نستدل على تصور ثقافي ما من خارج ذلك التصور: ولذلك فالثقافة

، ولكنها كذلك نسقُ تبرير تلك الرؤى والحجاج عليها  فحسب  الأعراف الخلقيةنسق الرؤى والتصورات والاعتقادات والقوانين و 

ٍ عنها، ومتى استندت  
حجاجا دائريا، أعني حجاجا لا يغادر أفقها كرؤية ثقافية. لا تستند الثقافة إلى جنس من المعارف أجنبي 

إن هذه الخاصية تسترجع على نحو ما فكرة    ا.في جنس من رؤاها إلى تبريرات أو استدلالات خارجة عنها كانت نشازا على نفسه

سق
 
 تتمثل تحديدا في    :التماسك التي يقوم عليها الن

ٌ
 فحسب، وإنما هو أيضا علاقة ديناميكية

 
فليس التماسك علاقة وصفية

 تساند عناصر الثقافة من جهة كون كل واحد منها يلعب دور المرجع التبريري والاستدلالي للعنصر الآخر. 

 
 
، تلك هي إذن الخصائص التي تعرّف الثقافةالخصوصية ، التساند  والتماسك 

 
إلى  ، النسقية أننا متى نظرنا  . ويعني ذلك 

 على  
ٌ
قائمة منها على نفسه،  أنها كياناتٌ منغلقٌ كل واحد  لها  أهم توصيف  لعل   ألفيناها جزُرا  العالم،  في  المختلفة  الثقافات 

صريف ضمن أي معجم آخر.  التجانس الداخلي والخصوصية الذاتية غير ا   لقابلة للت 

 إشكال العلاقة بين الفلسفة والثقافات
 
كيف يمكن استشكال  هذه العلاقة، ولا سيما    ؟كيف يمكننا ساعتئذ صياغة

ون جسرا بين الثقافات
 
إن  أول افتراضات هذا الاستشكال هو أن القول الفلسفي    ؟ من جهة قوة الفلسفة على أن تك

ز، حتى   ز بألف حي  ليس من جنس القول الثقافي، مادام قادرا على أن يكون بمثابة الخطاب "الهجين" الذي يستطيع أن يتحي 

 يستطيع محاورة الثقافة والثقافة، دون أن يكون من هذه الثقافة ولا تلك.

ستطيع التواصلَ مع الثقافات دون أن يكون من جنسها، بل يستطيع أن يحملها على التواصل  ما طبيعة هذا القول الذي ي 

 على جسر ليس من طبيعتها.

لقد عمدتُ في اللحظة الأولى من ورقتي هذه إلى عمل هو أقربُ إلى جنس العرض المعرفي الذي استعنت فيه بمراجع مختلفة  

ر الانثروبولوجي. ويمكنني طبعا، في سياق أوسع، أن أستكمل هذا العرض  على التقريب لحد الثقافة ولا سيما من المنظو 

الثقافة ولاسيما من حيث   لفظة  بمعجمية  تتعلق خاصة  والتي  أيضا،  هي  المعرفية  الطبيعة  ذات  الاعتبارات  من  بجملة 

المفهوم مزيدا من الضوء؛   تينية، مما قد كان يسلط على 
 
العربية واللا غوية في 

 
الل التي تتعلق بتاريخ ولادة  اشتقاقاتها  أو 

نه بين الحقول الإثنوغرافية، والسوسيولوجية والأنثروبولوجية، مما قد كان يزيد في التحسيس بالفرق بين   المفهوم وتكو 

التدخل الفلسفي بين الثقافات، هذا التدخل الذي يحمل اختلافها    الفلسفة والثقافة، ومما قد كانت تتبين به أكثر، وجاهة 

 من التوحيد أو على الأقل نحو ضرب من التوليف. نحو ضرب  



 

 الفلسفة والثقافات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   13  

ري سأنتخب الآن   
ّ
عر ض فيه الفكر إلى وضعية مشابهة، هي   على السفح الأوّل من تفك

َ
نصا خالدا من نصوص الفلسفة، ت

ي في أبجدية الطرف الآخر: وأعني طبعا نص   محاورة    الشهير في أفلاطون وضعية الأطراف الصماء، غيرِ القابلِ أيٌّ منها للتهج 

قت على هذا الجَسر العابر بين الأطراف حل  شبهة فلسفية قصوى، التبس ضمنها وجه الفيلسوف  السفسطائي
 
، التي عل

ئب بالكلب"، حتى أوقع المتحاوريْن )
 
في أعظم الحرج. لن يكون    ( وثياتيتوس  البرّاني الإيلي بوجه السفسطائي التباس "الذ

جسير، أعني هذه القابلية ال لامتناهية للعبور من جزيرة إلى أخرى، لن يكون ذلك ممكنا إلا أن نستودع إمكانه بيد  هذا الت 

،    من يكون قادرا على أن ]والكلام لأفلاطون[ "
 
 كل انتشار في صورٍ هي متعدّدة

ً
 واحدة منتشرة

ً
ذ ببصره فيرى صورة

َ
ينف

لفة في ما بينها، تحيط بها صورة واحدة من  ولكنّ كل واحدة منها تظلُّ مع ذلك متميزة منفردة؛ ويرى صورا متعددة مخت

 القدرة على ذلك هي من شأن  
ّ
 واحدة منتشرة عبر مجموعات متعددة دون أن تفقد وحدتها... إن

ً
الخارج؛ ويرى صورة

  - إن هذا النص الذي يبدو كأنما كتب    .ه[-د  253،  السفسطائي..." ]الجدلية وهي من محض أمر الفيلسوف دون سواه

ليومنا هذا، هو الذي يعطي الصيغة النموذجية التي يمكن بها للفلسفة أن تستشكل كثرة الثقافات وتباينها،    -قرنا    25منذ  

 وتعطيَ في نفس الوقت إمكان تواصلها واتصالها. 

أن نوكل إلى الفلسفة أمر كثرة الثقافات من جهة، وقيامها جسرا بينها من جهة ثانية. سؤالنا    ن كيف يمكننا نحن اليوم إذ

   ؟وثانيهما: كيف تكون تجاوزا لاختلافها ؟كيف تفهم الفلسفة، وكيف تتمثل كثرة الثقافات: أولهما  ،ن سؤالانإذ

... اليومَ  إلى عبارة سؤالنا: "كيف يمكننا  بالتأريخ له    وبعد!".  ؟ولكن لننتبه  فما اللافتُ في أن نسأل أي سؤال وأن نحيثه 

الدولار "اليومَ"، أو عن حالة الطقس "اليومَ". نسأل كذلك عن حال هذا المريض أو  كل يوم عن سعر  نسأل مثلا ؟"اليومَ"

ونتأفف أحيانا مما آلت إليه القيم من سوء الحال "اليوم". لا شك أن الأمر بديهي في كل هذه    ؟ذاك: كيف أصبح اليومَ 

يعني أنه يمكننا أن نجمع أخباره من    ؟ني ذلك"اليومَ" يعني: "في يومنا هذا". هو توقيت لنا إذن وتأريخ. ماذا يع  : الحالات

سبورات البورصات المالية، أو من نشرات مراكز الرصد الجوي، أو من لوحة متابعة الحالة الصحية للمريض المثبتة على  

  –دتُ  في كل هذه الحالات التي أور   – معاهد سبر الآراء .. نحن  به  سريره في المصحة، أو من استطلاع آراء الناس الذي تقوم  

عاش منه كل حياة" كما  
ُ
لاته من خلال ما يُقال عنه. ويعني هذا أننا في مجال العمومي "الذي ت ننقل إذن حال اليوم وتبد 

غو الذي نحتكم فيه إلى ما قيل ويقال: خبرا عن كذا وكذا.
 
ولكن    قال هيدغر. وهذا المقول، بل هذا القيل، هو ضربٌ من الل

ٍ من ابتذال ما ننشغل به فيه ]أخبار البورصة، أو أخبار  ربما يذهب في ظن البعض أن اب
تذال هذا "اليوم" إنما هو متأت 

الطقس ...[ وأننا لن نكون على هذا الابتذال لو تعلق الأمر بالأفكار مثلا. فليكن. ولكنه يمكننا أن نسأل عما يقوله اليوم  

شر الي
ُ
ل الابتذال بتغيير الموضوع.  هذا الفيلسوف أو ذاك؟ عن زبدة ما جاء في كتاب فلسفي ن

ُ
شر هذه الأيام. لا يبط

ُ
وم أو ن

وليس الحديث عن أخبار الفلسفة، أو عن أخبار السينما أو عن أخبار الشعر والأدب، بناقل لنا من عالم الابتذال اليومي  

الفكر الجوهري.   بها و إلى عالم 
ّ
ليرت ظر الفلسفي ليس رواية للأخبار، وإن كان ينطلق منه 

ّ
الن أوليا. إن  مها تنظيما 

ّ
ينظ

فالثقافات بنى قابلة للوصف والإخبار. ولقد جر ب الذين سبقونا هذا المشغل تجريبا: كيف يمكن مثلا أن نفهم كل  كتب  

ومصنفات العجيب والغريب، وطبائع الأمم، وكتب التاريخ المختلفة، إن لم تكن كتب إخبار عن أحوال تاريخية   ؟الرحلات

التي بين الأخبار   التماثل  واجتماعات إنسانية وعن غرائب حضارية؟ ما الذي تجتمع فيه هذه الأخبار؟ ما هي "مواصل" 

إن مبدأ التماثل، الذي يخترق كلّ ش يء ويهيمن عليه، والذي  : "ةتأويليات الحدثيهكذا يجيب هيدغر في    ؟المفردة للثقافة

تبلغ ضمنه هذه الحياة التي لثقافةٍ ما إلى العبارة عن نفسها، والذي تظل متماسكة ضمنه حتى تتقادم، إنما يعرف  

 خاصّية الوجود التي الأشكال  الثقافية هي عبارة عنها، لا 
ّ
، فذلك    بما هو في كلّ لحظة أسلوب  الثقافة. أن

ً
ساءل مزيدا

 
ت



 

 دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   14  

 هو الحرص على تفهم الأشكال التعبيرية بما هي كذلك في كيفية تعبيريتها التي  
ً
يبين بوضوح مدى ما يكون المقصود حقا

 . (1)لها. إن أقص ى تعيينات الوجود وأوحدها هو هذا: الثقافة كيان عضوي، حياة ]عضوية[ قائمة بذاتها ..."

ص هذه الفقرة العميقة حرك
 
قافةتلخ

 
م الذي يفترض تعريف الثقافة كتعبير، وشيئا ثانيا لا    : تي الفلسفة تجاه الث التفه 

يسميه هيدغر هنا، بل يكتفي بأن يقول إنه "خاصية وجود"، وأن  موقف التفهم لا يسمح بمساءلته، لأن المقصود هو أولا  

الثقاف تعبيرية  إدراكَ  الإدراكَ،  هذا  أن  أعتقد  كتعبير.  الثقافة  تنطلق إدراك  للفلسفة:  التحضيري  العمل  بمثابة  هو  ة، 

ل على عالِـم الثقافة، الذي وجده هيدغر مثلا في شخص   إلى أن تعو  الفلسفة من أن الثقافة تعبيرٌ. وهي لذلك مضطرة 

تدهور الحضارة  الذي ترجمه أحمد الشيباني إلى "  Der Untergang des Abendlandes  ، ضمن كتابه المعروفاشبنغلر

ن من درك وحدة أسلوبها التعبيرية في تمظهراتها  ةالغربي
 
با يمك ". يتعلق الأمر بتسرب، بل بتشر ب حقيقي لروح الثقافة، تشر 

 : المختلفة. يقول 

، ]فيقول[: 
 
»يتراءى لي منهج غربي مخصوص للبحث    ويعطي شبنغلر البرنامج المؤاتي ]لذلك[ في صيغته الأكثر إحاطة ونفاذا

وح القديمة وعن كل  روح أخرى. علم محيط  التاريخي في أرفع معان   عن الر 
 
 إلى الآن، فبقي بالضرورة غريبا

 
بتعبير  يه، لم يظهر أبدا

   مرفولوجيا يخص الحياة بأكملها،   الملامح 
 
 إلى أرفع الأفكار وأنهاها وولوجا

 
م على دربها وصولا لصيرورة الإنسانية جمعاء، تتقد 

ة وإلى اليوم الممكنات الكبرى   إليها. واجب الولوج إلى شعور العالم،  رت فيها عام  لا فقط في روحنا التي لنا، وإنما في كل روح تظه 

ة المختلفة. إن  هذا المنظور   قافات الخاص 
 
دها في مجال ما هو فعلي  هو ]ما أعطى[ الث الذي أهلتنا له    الفلسفي التي كان تجسُّ

الكنترا  حليلية، وموسيقا  الت  الرياضيات  إليه  أبعد من موهبة   بونكت، ورفعتنا  إلى  يفترض أن نذهب  إنما  سم المنظوري،  والر 

والمدرك   وإنما هو فنان يحس بذوبانٍ كامل للعالم المحسوس   التصنيفيين ...، أن نذهب إلى عين فنان، ]لا يكون أي فنان اتفق[، 

 ". غوته ، هكذا كان إحساس  انتي د من حوله في لانهاية ]حميمية[ عميقة من العلاقات الخفية الغائرة. هكذا كان إحساس  

إن  وحدة الثقافة هي أمر ندركه كوحدة أسلوب تشقُّ تمظهراتها المختلفة. هي ليست كثرة إلا لدى عين تنظر دون النفاذ إلى  

الروح. ثمة روح للثقافة، وهذه الروح تجمع بين ما يكتبه الكاتب فيها، وما ينشده الشاعر وما يرسمه الرسام، وما تقدمه  

هي    :رفة الرياضية التحليلية، وما يُعزف من نغمات موسيقى الكونترابونكت، وحيل الرسم المنظوري. دعوني أضيفالمع

وحدة الأسلوب الذي يجمع بين فن المعمار، وتوزيعية الزمن الفلاحي، بين الألوان المحببة في النفس، وألعاب الصبية في  

"هذه ثقافة". وما   :كل ذلك هو ما يجعلكم تقولون   :ات الملكية الخاصةالحقول، بين تقاليد التصاهر والتعاقد وبين علاق

بتواجدها ذاك واستقرار عناصرها على ذلك  فتأتلف  معا،  متواجدة  وإنما هي فقط  ما،  بين عناصرها سببية  ذاك لأن 

 التواجد "حياة".

ما أردنا    .طبعا لا  ؟فقط من أجل إبراز الوحدة الأسلوبية للثقافة  ؟لماذا أكدنا كل هذا التأكيد، ولماذا قمنا بكل هذه المداورة

ن الثقافة لا يكتفي بأن يؤلف منها تواجدا متناسقا منسجما، وإنما هو على وجه    أن ِ
نبينه هو أن ترابط العناصر التي تكو 

الخصوص يفض ي إلى تصور أن  الثقافات إنما تبلغ من التماسك الداخلي مبلغا لا يمكن معه إلا أن نتصور امتناع تحاورها،  

ضرب من المفارقة التي يصطدم بها    – بفعل هذه الخصوصيّة التي وصفنا    –ثمة  وتعذر انفتاحها على بعضها البعض.  

عن روح، عن شعب،    ؟فالثقافة تعبير. تعبير عن ماذا  ؟اختلاف الثقافات  سؤالنا الأصلي: هل يمكن للفلسفة أن تتجاوز 

إن  التعبير    :الثقافات عن عصر. وكل هذه من المعطيات التي تفض ي بضرب من الآلية، إلى نوع اللاتواصلية الجذرية بين  

ل هذه العلاقة؟علاقة عمودية بين المرجع وبين العبارة. وينبغي مسير أميال ]أجيال التعبيرية العمودية إلى علاقة   [ حتى نحو 

 
 
د محجوب، مؤمنون بلا حدود، بيروت، تأويليات الحدثية هيدغر: (1)  .7، الفقرة 201٩، الترجمة العربية لمحم 



 

 الفلسفة والثقافات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   15  

إحالية دائرية، أعني إلى ضرب من العلاقة الإشارية المتضامنة التي لا يكتفي فيها التعبير بأن يكون صادرا عن .. وإنما يكون  

عابير تآشروحتى لو افترضنا " . يضا محيلا على..أ ر الموسيقى على مشار إليه   " الت 
 
داخل الثقافة الواحدة بحيث يحيل المؤش

فحتى ذلك لا    من طبيعة معمارية مثلا ]تصوروا إيقاعا موسيقيا مثلا محيلا على تعرجات أقواس معمارية في قصر أثري[ 

الثقافة الواحدة محيطا بنا، لأن ذلك النغم الموسيقي يحيل على تعرجات هذا    يخرج بنا من ثقافة إلى ثقافة، ويظل  سور 

لا شك أن الحديث عن تواصل أو حوار بين الثقافات   القصر بالذات، ولا يمكنه أن يستلهم شاعريته من أي قصر شبيه.

 تصل بين  ما  حديثا بلاغيا لا تسنده التجربة الحقيقية.    –في الحدود التي أدركنا لحد الآن    -يظل
 
الذي تفترضه إذن فلسفة

 الثقافات؟  

ري، حيث سأستعرض، دون مغادرةِ  
 
سأمرُّ الآن، بعد أن استشكلت السؤال في حدوده القصوى، إلى السفح الثاني من تفك

 موقفِ النقدِ، بعض الأجوبة الممكنة.  

منا الفلسفة أن موضع الصعوبة هو في الأغلب موضع الحل: فالطابع الخصوص ي  ِ
 
الذي في كل ثقافة من الثقافات إنما  تعل

فاذ إليه إلا من أحد وجهين  يتأتى من كونها نسقا ذا تعبيرية رمزية اخلي فيه بفعل    :لا يمكن الن  ا من وجه الانخراط الد  إم 

الرمزي إلى مقام تأويلي ما. وأعن  أو من وجه خارجي يقتض ي رفع الرمز والتعبير  ي  الاكتساب، وساعتها لا يمكن مغادرته، 

مفهوم    ريكور بالمقام التأويلي هنا اضطلاع المفهوم بالتعبير الرمزي، بل بالتعبير عموما، وتحديدا على المعنى الذي بنى به  

وإني أضع هنا الإمكانية الأولى التي تكون وفقها الفلسفة جسرا بين الثقافات: هذه الإمكانية تستلهم ريكور    .الاستعارة الحية

ة التي تمثل جوهر كل ثقافة من الثقافات، إلى طاقة مفهومية قصوى. لقد أجرى ريكور تفكيره على  لتحول التعبيرية الرمزي

النصالنص،   ـم 
َ
عال ما،  بوجه  باعتبارها  بأسرها  الثقافة  إلى  رفع هذا الإجراء  تمثلها  وأريد  التي  التعبيرية  الرمزية  إن   .

لفلسفي، بها، إلى طاقة عقلية قصوى: ويمكننا بعبارة أبسط  ومي، أعني اهالثقافة يمكن أن تتحول، من خلال الاضطلاع المف 

أن نقول إن رفع التعبيرية التي لثقافة ما يعني مجاوزة حدود إحالتها الداخلية إلى ضرب من الحدس بكلية ما، ورفع الروحية  

 ريكور يعود في الحدود الضيقة التي يتحرك ض
منها في كتاب الاستعارة  التي لشعب ما أو لعصر ما إلى حدس بالإنسانية. إن 

   :منه، حيث يقول  4٩وتحديدا في الفقرة  نقد ملكة الحكم في  نطاك الحية، المشدودة إلى عالم النص وعالم الأثر، إلى 

ولكنه   "عندما نضع، تحت مفهوم من المفاهيم، تمثلا من تمثلات المخيلة هو ينتمي إلى عرض ]هذا المفهوم واستحضاره[ 

ن،  
 
ع إذن يمك ِ

ن منه مفهومٌ معين، فيوس 
 
على نحو إستتيقي وبما لا حد له، من    ، بمفرده، من التفكير أكثر مما قد يمك

 الأفكار العقلية )العقل(، وذلك على نحو يتيح لها، لدى تمثلٍ  
َ
ِك ملكة

المفهوم، فإن المخيلة تكون ساعتها خلاقة، كما تحر 

 هوم الش يء طبعا( مما يمكن أن يدرَك في ذلك التمثل ويُجلى بوضوح". ما هو من خصوص مف ) بكثير  ما، أن تفكر أكثر  

ن من التفكير أكثر.  اإن ما يسترعي انتباه ريكور ضمن هذه الملاحظة الك
 
نطية، هو أن إبداع المخيلة، من خلال تمثلاتها، يمك

الحية. و  التي تحييها الاستعارة  المفردات الموات  الأمر متعلقا بزعزعة نظام  بـ"ترسيم لم يعد  الأمر متعلقا  بات  توثب    إنما 

المخيلة وسورتها ضمن "تفكير أكثر" في مستوى المفهوم". ويضيف ريكور أن هذا الصراع الذي تقوده الاستعارة الحية من  

 أجل "تفكير أكير" هو "روح التأويل".

الذي يعطي الأسلوب. روح التأويل هي إذن  ريكور يستعمل عبارة الروح في معنى التي "من أمر ربي" لا في معنى الموقف الروحي   

 سر آليته، ومفتاح عمله الأصيل. ولولاه لكان الـتأويل بلا روح. 

ما أذهب إليه منه، فإن  عالم النص الذي تنشره الاستعارة هو أمام القارئ، لا وراء الكاتب    وعلىوعلى ما أستنتج من ريكور،  

لقارئ في جدله، في صراعه مع النص. عالم النص هو إذن خروج من  كقصد من قصوده، هو تأويليا معناه الذي يضعه ا



 

 دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   16  

يقي يغادر  طحدود النص الاستعارية إلى رحابة عالم التعقلية والمفهومية. لذلك يبدو لي أن ريكور بهذا الأسلوب الهرمينو 

 إن عالم النص يعني أولا ترك مغاليق النص وراءنا. :النص رغم حديثه عن عالم النص

نط  ابعد ك  ريكور هنا بكل بساطة بنقل أنموذج الاستعارة الحية التي تفتح ضمن المفهوم على تفكير أكثر يسميه إنني أقوم  

أو خيالي    تستطيع رفع كل تمثل يومي أو رمزي   - وهذا شغلها الذي درجت عليه منذ سقراط    –فالفلسفة    :"المخيلة الخلاقة"

 أفقإلى المفهوم، وتستطيع أن تدرك به من تلك الناحية  
 
   ا

 
إننا لا    :نغنم شيئا آخر أهمَّ بكثير  ريكور متعالية. ولكننا مع    كلية

نقوم فقط بعملية ترجمة للتعبير الثقافي المخصوص والمحدود ضمن المعجم المفهومي، بل إننا نعيد للتعبير الثقافي طاقة  

كان   التي  الطاقة  هذه  التفكير"،  على  جم  ريكور "البعث  في  الرمز  إلى  مهمتها  الشهيرةأوكل  على    : لته  يبعث  ما  هو  "الرمز 

إن الثقافة من خلال التعالي الذي يفتحها عليه اضطلاع الفلسفة مفهوميا بها لا تصبح فقط ثقافة تمت  التفكير".  

ل الثقافات المختلفة إلى فرص للتفكير  صياغتها في لغة الكلي حتى تصبح مقروءة، وإنما هي تبعث على التفكير . فتتحو 

أمازيغيةتغادر خصوصي ثقافة  "أمازيغي" من  أنني  يعني  ماذا  لتسأل:  الضيقة  بالتحديد    ؟تها  الذي يمثل  السؤال  إن هذا 

تجسيما للحال التي يكون فيها الكيان الرمزي والثقافي باعثا على التفكير، هو سؤال يمكن أن نجيب عنه من داخل الثقافة  

 
 
ي من موضع الأمازيغية. ما العلاقة بيني  الأمازيغية ويمكن أن نجيب عنه من خارجها ضمن أفق يمك

 
ن من النظر إلى الكل

  ؟ ما الفرادة  :ككائن خاص وبين الكلي الذي هو الإنسانية؟ إن تدخل الثقافة يعين لي وضعا من الإنسانية هو وضع الفرادة

بجزئي الكلي،  الفلسفي،  الاضطلاع  هذا  ولولا  الكوني.  بالإنساني  خاص  ككائن  اضطلاعي  كيفية  الثقافي  إنها  كياني  ة 

 لأن أفقه الوحيد هو ثقافته. وخصوصيته، لما أمكنني إلا أن أكون كائنا خصوصيا لا علاقة له بالإنسانية

هو يعني أولا إعادة    :سميت هذا الاضطلاع الفلسفي بالثقافي عملية تأويلية. ما الذي يمكن أن يعنيه التأويل في هذه الحدود

صياغة، وثانيا قيام إعادة الصياغة تلك على تمثل "للحالة الكلية" التي تتناسب مع التعبير الثقافي، وأعني بذلك تجريد  

هو تقديمُ صيغة كلية للإنسانية قابلة للتملك في :  إن  هم  التأويل هنا مزدوج  :التعبيرات الثقافية ضمن صيغة صورية لها

 تأويل الثقافات على نحو تكون معه كل واحدة منها تملكا فريدا، ذا فرادة، للإنسانية المتعالية.  كل ثقافة، وهو

عالي المفهومي. لا يمكن اليوم لأي ثقافة من الثقافات   الفلسفة إذن جسر بين الثقافات عن طريق إعادة صياغتها ضمن الت 

يب عما تبالي به الإنسانية من شوق الحرية. وعليها تطويع  تج  ألا ولو كانت أشد الثقافات تقيدا وتمسكا بمفهوم الطاعة  

 . مفهوم الطاعة الذي تقوم عليه بحيث يمكنه أيضا أن يتمثل مفهوم الاستطاعة

. وهي بهذا المعنى الأداة التي تمكن من نقد عوائق الانفتاح، والإحساس بالفرق. إن انغلاق  فالفلسفة هي أيضا جهاز نقدي 

ها اللاواعي لنفسها على أنها نسق من المعارف الثابتة. فتظهر كل ثقافة بمثابة المونولوج الذي يردد  الثقافات ناتج عن تمثل

. بل تفرز كل ثقافة ضربا من "الميتاثقافة" تدون ضمنها تاريخها، وقواعد خطابها حول نفسها ومراجع تبريره.  هدائما حقائق

ن تفهم علاقتها بالثقافة الأخرى إلا على جهة الاستيعاب والهضم  لذلك لا يمكن لأي ثقافة تتمثل نفسها على هذا النحو أ

إن ما تنقده الفلسفة ليس مضامين الثقافات التي قد تكون معتقدات للناس أو عادات شبوا عليها .. وليس غرض    .والتغلب

إ التشكيك في  إلى  الفلسفة  الناس أو زعزعتها، وإنما تعمد  طلاقها. لقد مارست  الفلسفة من النقد هو إبطالَ معتقدات 

الفلسفة النقد في تاريخها على أنحاء مختلفة: مارسته على جهة السخرية، وعلى جهة الدحض الحجاجي، وعلى جهة الشك  

قدية المختلفة   وعلى جهة البحث عن الأسس، مارسته على جهة التظنن والارتياب، وعلى جهة التأويل. إن  هذه المواقف الن 

قد هي التي  لا تروم أكثر من حمل الن ن نسبية ما يعتقدون، وعلى القبول بأنه ليس مطلقا. ولعل  ممارسة هذا الن  اس على تبي 

قافات.
 
 تضمن سلبيا قابلية التواصل كنفي لأسباب القطيعة بين الث



 

 الفلسفة والثقافات 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   17  

ه، وبين  لا بد من التفريق أخيرا هاهنا بين منهج فلسفي يعمد إلى إعادة بناء عصر ثقافي كامل وفق بنية فكرية أجنبية علي

منهج فلسفي آخر يمسك بالعصرين الثقافيين معا ويعاصرها معا في ضرب من الموقف الفكري الذي كنت سميته منذ  

عقدين تقريبا "زمانية الحول". فالثقافة العربية لا تنتمي إلى نفس زمانية الثقافة الغربية، ومع ذلك فإننا نزامنهما معا. لا  

قافة أ 
 
يةو تلك. وإنما بإثباتهما معا خارج كل   يتعلق الأمر بنفي هذه الث إقصائية. إن هذا الموقف الأخير الذي أشير إليه    إم 

أن تكون الفلسفة تأويلية للعالم يعني أن    :هو آخر المواقف التي أرى أن الفلسفة يمكنها أن تبني به وصلا بين الثقافات

الثقافتين ترجمة لكلتاهما دون إخلال. لقد خصصت  تكون نظرية ترجمة بين ثقافاته. كيف يمكن أن يكون الجَسر بين  

نحن في ثقافة تفد عليها المفردات والمفاهيم والأفكار يوميا .. ولكننا    :جزءا من حياتي ومن عملي للترجمة من هذا المنظور 

بارة الفارابي الذي  ربما الثقافة الوحيدة التي تمثل الترجمة لها قدرا ومشكلا في آن. ومع ذلك فثقافتنا )أو ملتنا كما في ع

الذي   الوضع  هذا  أقص ى  لنا( قد خبرت  الممكن  الثاني والوحيد  الفلسفي  الابتداء  باعتباره فعلا  إليه  أعود  دائما  سأظل 

اضطرت فيه الفلسفة إلى الجسر بين ثقافتين، أعني بين ثقافة محدودة بملتها، وثقافة محدودة بسقفها الذهني. وقد واجه  

كل شجاعة. وكتاب الحروف شاهد متميز على الفلسفة جسرا بين ثقافتين. تصدى لهذا التجسير  أبو نصر هذه الوضعية ب

إليكم الحديث  هذا  بها  أنهي  التي  الترجمية  المسألة  منها  أنتخب  عدة مستويات  كيف    : على  والأفكار.  الكلمات  علينا  تفد 

لكلمات اليومية ]الثقافية، المنتمية إلى ثقافتنا[  نقل االمتاح هو    ما يقترحه الفارابي في بساطة عتاده الفلسفي  ؟نتملكها

 المعاني الفلسفية ]الكلية، المفهومية[.   إلى 

لالة التي نصطنع فيها الكلمة لمعنى ونتصانع  كيف يمكن نقل الكلمة من سياقها "الطبيعي" إلى دلالتها الاصطناعية، تلك الد 

غة عن    إن  الأمر لا يتعلق مثلا بتمنع  ؟على ارتباطهما تصانعا
 
ق بقصور الل

 
للألفاظ والمفردات عن الاصطناع، بقدر ما يتعل

هل يمكن اختزال تجربة    ؟تجربة المعنى. كيف يمكن للغة من اللغات أن تحتمل هم "نقد الميتافيزيقا" وهي لم تضق بها ذرعا

التجربة تلك  تتلخص فيه  الذي  المفهومي  للمرادف  اللغات  بتقويل لغة من  برمتها  في   إن    ؟فكرية  هذا هو جوهر المشكل 

ق فلسفة بإحداث كلمات الفلسفة :ترجماتنا الفلسفية العربية
ُ
ى ترجماتها من   .فنحن لن نخل وإن قائمة المفاهيم التي تؤدَّ

تمثل مقتضياتها لقائمة طويلة مطولة
ُ
 فهذه لغة تكاد لا تسمع نفسها، وإنما في هذا يكمن مشكلها الحقيقي.   :غير أن ت

فلسفية العربية بصدد خلق سياق لغوي لئن لم يصطحبه سياق الش يء الفلسفي، أشبه أن تصبح اللغة إن الترجمة ال

ا تتحدث. لذلك لا يمكن أن يكون   وال التي لا ندري عم  الفلسفية جعجعة ولغوا. وإننا لنرى اليوم بيننا أنسجة لزيقة من الد 

ر، 
 
ة مفك جوهر تفكيره أن تخلق الترجمة على يديه سياقا يوازن    الفيلسوف الذي يأتي اليوم ترجمانا فحسب، إنه خاص 

  : الأصل، بل أن يخلق لها هو هذا السياق الموازن للأصل، حتى تكون ترجمة بحق، أعني أن تتكلم انطلاقا من الش يء نفسه

 غيرا.  

الترجمة، بل إن عليهم    إن  جيل التراجمة العرب اليوم، ولاسيما المتفلسفة منهم، لا يمكنهم الاكتفاء بتعليم الفلسفة عبر

 العالم.  :أن يتفلسفوا، أي أن ينظروا إلى الش يء الذي بات يعطي الفلسفة، كلَّ فلسفة

مادامت تنقل الثقافة إلى الثقافة. ليس المترجم وحده هو الناقل.    جسر!الفلسفة جسر بين الثقافات إذن. نعم. جسر وأي   

ولكنه   النقل.  نظرية  وواضع  ناقل،  أيضا  مداورة  الفيلسوف  دائما  هو  عمله  مهرب، لأن  ربما  هو  بل  ناقل سري.  خاصة 

   ".الفلسفة على الحقيقة ش يء ... يدفعك إلى أن تكون في بيتك أينما كنتللرقابة، ولسان حاله كما قال نوفاليس: "



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   18  

 التغيير الفلسفة والهوية ورؤى 

 فهد سليمان الشقيران  

نمت حالة تحاول اقتفاء أثر الفقهاء الكبار الذين استخدموا الفلسفة  ، مع اشتداد الإقبال على الفلسفة وفنونها ورموزها

 .لأغراض تثبيت الحقيقة قبل اختبارها بأدوات فلسفية وليست دينية

 ما عرف من قبل والتي فصلها  موجات من المتحدثين في المجال الفلسفي ممن يسعون نحو  
 
التوفيق... توفيقية لا تشبه كثيرا

بـ »محمد حسين هيكل في الإيمان والمعرفة    (1)محمد جابر الأنصاري في كتابه »الفكر العربي وصراع الأضداد«  ومثل لها 

خالص. ومحمد يوسف  ووضع الأسس العامة للإحياء التوفيقي. ومصطفى عبد الرازق والعودة للأساس العقلي الإسلامي ال

موس ى في محاولة تأصيل الفلسفة بالقرآن. وإبراهيم اللبان والتوافق مع الفلسفة المثالية الحديثة. أو عبد الرزاق السنهوري  

والتوفيق بين الشريعة والقانون المدني«؛ وإنما توفيقية تحاول اجترار المنهج ومقولات الفيلسوف بغية الانتصار والدفاع  

 .لناجزةعن الحقيقة ا

في بحثه عنه   الرفاعي  الجبار  الذي يصفه عبد  انتقادات شايغان على أحمد فرديد،  في  نقرأه  مثال سابق يمكن أن  ثمة 

وقبل أخذ ملاحظات شايغان على فرديد، نستفصل من الرفاعي عن سبب هذا الزخم الذي   (2).بـ»فيلسوف ضد الفلسفة«

أخذه هيدغر على المستوى العرفاني من قبل فرديد. بعد أن يقسم الرفاعي اتجاهات الفكر الديني في إيران بمرجعياتها  

رينيه غي إلى  نسبة  هيدغر. غينونيين؛  مارتن  إلى  نسبة  »هيدغريين؛  إلى:  كارل ماركس.  الغربية  إلى  ماركسيين؛ نسبة  نون. 

بوبريين؛ نسبة إلى كارل بوبر«، يصل إلى فرديد بوصفه من كبار الهيدغريين. يقول الرفاعي: »لفرط تبجيل فرديد لهيدغر  

منحه مرتبة ملكوتية لا ينالها سوى العرفاء، وهي )قرب الفرائض(«. فقال: »إن هيدغر في مرتبة الوعي الذاتي وصل من  

  ( 3)النوافل إلى قرب الفرائض«، ويقول: »فسرت هيدغر بالإسلام أنه الوحيد الذي ينسجم مع الجمهورية الإسلامية«.قرب 

 .تلك نظرة الرفاعي المهمة لاستثمار فرديد لهيدغر

وجدت فيه تفصيل انتقاد داريوش شايغان لأحمد    (4)،الباحث مشير عون له كتاب مهم بعنوان »هيدغر والفكر العربي«

فرديد بخصوص توظيف الفلسفة الهيدغرية لأفكار الثورة الإيرانية، ولتعزيز الحيوية العرفانية، ويمكن تلخيص الانتقاد  

 :بهذه المحاور 

هة التي اعتمدها الهيدغري الإيراني الذائع الصيت أحمد فرديد ) ش »  ِ
ر داريوش شايغان بالاستراتيجية المشو    -   1٩12ه 

س في إيران مجموعة )الهيدغريين    (، وذلك في دراسة حديثة 1٩٩4 تناول فيها الاقتبال الإيراني لهيدغر، وكان فرديد قد أس 

التباعد   في إخفاء أوجه  في الإرادة  التقريب »يكمن  اء هذا  يرى شايغان أن الخطأ الذي ارتكبه فرديد جر  الإسلاميين(«. 

الفضاء الإسلامي والفضا  بين الفضاءين الفكريين؛  التي تفصل  . والواقع أن الفكرين العربي والفارس ي  الفعلي  الغربي  ء 

نٌ إلى حد بعيد   ينتسبان كلاهما إلى الرؤية الإسلامية للعالم. إن تكامل الفكرين في سبيل الإعلاء من شأن هذه الرؤية بي 

 
 
 أطروحة محمد جابر الأنصاري للدكتوراه من الجامعة الأميركية. (1)
 2013صيف  3انظر بحث الرفاعي فيلسوف ضد الفلسفد نشر بمجلة الكوفة العدد  (2)
 المرجع السابق.  (3)
 2015الكتاب صادر عن المركز العربي للدراسات. وترجم الكتاب إيلي نجم. طبع  (4)



 

 الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   19  

 أن نعتبر الاقتبال الإيراني لهيدغر بمثابة نموذج للاقتبال الإسلامي، القابل لإعادة 
 
إنتاجه في سياق    بحيث يغدو مشروعا

 ( 5) الفكر العربي". 

الواقع أن أحمد فرديد؛ وهو أحد أبرز ممثلي المدرسة الهيدغرية في إيران، اقترح قراءة مختلفة لمصير العقلانية في المجتمع  

مق في  هيدغر  أطلقها  التي  المنتظرة  غير  والفكرة  الميتافيزيقا  نهاية  كان  فرديد  به  افتتن  الذي  الأمر  إن  مع  الإيراني:  ابلته 

 يستطيع وحده أن يخلصنا. كما اعتبر فرديد أن مجمل الإنتاج الأدبي  
 
أسبوعية )دير شبيغل( الألمانية، القاضية بأن إلها

والفني في بلاد فارس الحديثة هو من فضلات الميتافيزيقا الغربية وعائداتها. فإذا بلغنا إذن نهاية الميتافيزيقا ونحن جميعنا  

لوهة عينها أن تظهر"؟  في حالة انتظار ظهو 
ُ
لوهة جديدة، فأي صورة ستكون للعالم وقتذاك حين لا تلبث هذه الأ

ُ
 رٍ مرتقب لأ

لَ، من جهة، على هواه، تاريخ الفلسفة  ي قول داريوش شايغان: تمحور تفكير فرديد حول هذه الرؤية الأنطولوجية: لقد أوَّ

م هذه الرؤية، ا يقابلها من سوابق    الغربية، ومن جهة ثانية، من أجل أن يدع  ويبحث، في الصوفية الخاصة بالإسلام، عم 

، أو من القصائد التي نظمها حافظ الشيرازي  
 
يُقتدى بها، راح ينهل من النصوص الصوفية المهمة، كنصوص ابن عربي مثلا

لى هذا النحو، شهدنا  والتي تخالف إلى حد بعيد التفكير السائد، وهي القصائد التي استلهمها فرديد أكثر مما ينبغي. وع

 في الأنواع والبنى، كما لو كنا محونا بظاهر اليد الفلوق التاريخية والقطائع المعرفية: فالصوفية  
 
 والتباسا

 
 مذهلا

 
خليطا

والفلسفة تلتقيان، وتصيب الواحدة الأخرى بالعدوى، فيعلم الله وحده، عندها، أي مزيج غريب ينتج عنهما«. ويضيف:  

 :يد في التفكير من قصورٍ مزدوج»تشكو طريقة فرد

، لأن فرديد يماثل بين المفاهيم  «L’Opium des intellectuels» كتابه:في   R. Aron التماثل المتسلسل )وهو التماثل الذي أشارَ إليه  -أ

 .اللسانية والفلسفية التي لا يُقاس بعضها ببعض 

ارين؛ أي إن    -ب  لبنيته الثقافية  النقد القائم على الاستنتاج والتعميم الغر 
 
فرديد استخدم أدوات مفهومية تعود إلى بنية مغايرة تماما

أعمال هيدغر تصلح كذريعة حديثة وجد  نفيسة بالقدْر  » .«من أجل أن يفهم عالمه الخاص، العالم الذي ابتعد عن الغرب وحادَ عنه

ج الثورة الإيرانية في نسيج التاريخ الحالي للعالم. وعليه،  الذي تنوي به قراءة مماثلة استخدامَ ما وصل إليه هيدغر بغية إعادة إدرا

يحكم المرء للثورة الإيرانية في رفضها للحداثة وفي استبعاد شرورها، لأن أحد أهم وجوه الفكر الغربي، وبالتحديد هيدغر، قد سلك  

 هذه الطريق الخلاصية«. 

الداخلين إلى الفلسفة لغرض الدفاع الآيديولوجي، أو  الخلاصة أن الانتقادات على أحمد فرديد جوهرها يصح على عموم  

استغلال المفاهيم لأغراض غير فلسفية. الرفاعي وجد مشتركات بين فرديد وطه عبد الرحمن، رغم تفوق الأخير، غير أن  

ته  المشترك يكمن في الاستثمار المتطور للعدة الفلسفية؛ لكن لضرب الفلسفة. إن وصف الرفاعي لفرديد يلخص كل رحل

 بالفعل... إنه »فيلسوف ضد الفلسفة«. 

تقدم الحديث عن التوفيقية التي اختارها أحمد فرديد مع فلسفة هيدغر، لقد سحرته عبارة هيدغر الشاعرية والصارخة  

مطالعات  في حواره مع »دير شبيغل« الألمانية، وقد اشترط نشره بعد وفاته، حين قال: »هذا العالم لن ينقذه سوى الله«.  

« باعتباره من مماثلي المتصوفة  
 
فرديد وشروحاته لهيدغر شفهية، واقتباساته سطحية، وبرغم رفعه لمنزلة هيدغر »دينيا

 !الكبار، فإن هيدغر لم يكن كذلك، وفلسفته لم تأتِ بما زعمه فرديد

 
 
 المرجع السابق.  (5)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   20  

الفيلسوف لمنهج  والجوهر  المحتوى  هي  ونها  ويظن  الفلسفية  النظريات  قشور  البعض  »الوجود تأخذ  على  التركيز  مثل   ،

الحقيقي« مقابل »الوجود الزائف« لدى هيدغر، أو قلق الكائن، أو الصمت، أو عزلة الكوخ، ليقارنوه بكبار المتصوفة كما  

 .فعل فرديد

فرديد يقرن هيدغر بالتصوف، مع أن التصوف فيه تذويب للذات وتفتيت لها مقابل المطلق، بينما الفلسفات تعتمد في 

على الذات بوصفها أساس التفكير والوعي والحكم. والواقع أن استخدام هيدغر في المجال المتصوف لم يكن من    بحثها

الهيدغرية وهو أدونيس منذ   ر معروف بميله نحو الفلسفة 
 
شغل فرديد وحده، بل نعثر لدى مفكر وشاعر عربي ومنظ

ة هيدغر »اللغة بيت الكائن«، وأخذها لتثبيت نظريته بأن  إعادة إنتاج مقول  (6)،«1٩80  -  1٩60كتاب »الحوارات الكاملة  

اللغة شرط للوجود، واستعملها لغرض توطيد العلاقة بين الشعر والفلسفة، والشعر والوجود، ويضرب أمثلة بفلاسفة  

 .منهم هيدغر

ف فلسفة أكثر م ف بالتدين، بل ربما فصل بينهما باعتبار التصو  ن كونها نظرية دينية،  لم يوافق أدونيس على حصر التصو 

ري، وابن عربي، وقد صدر عن توجه أدونيس دراستان مهمتان هما »أدونيس والخطاب الصوفي« لخالد    بالنف 
 
ويضرب مثلا

 ودراسة -بلقاسم، وكتاب »الحقيقة والسراب 
 
 . «قراءة في البعد الصوفي عند أدونيس مرجعا

ب للتأليف والتوليف،  بتوظيف هيدغر  أدونيس  يكتفِ  ف،  لم  بالتصو  الفنية ما يمكن مقارنته  الظواهر  في بعض  رأى  ل 

كتابه  في  الجنابي  القادر  عبد  بالرد  أدونيس  وتناول   
 
أثارت سجالا التي  والسوريالية«  »الصوفية  الشهيرة  دراسته  نتذكر 

ت يمكن  ما  طرح  حاول  أدونيس  أخرى«.  أدبية  ومدارس  والسوريالية  الصوفية  في  أدونيس  إلى  مفتوحة  سميته  »رسالة 

مقابل    ،
 
مثلا كيركغارد  لدى  المؤمنة«  »الوجودية  بين  الفرق  يشبه  بما  الديني،  ف  التصو  مقابل  الإنساني«  ف  بـ»التصو 

 .»الوجودية الملحدة« كما لدى سارتر

»
 
 عن علي الشرع: »سئ  (7) في كتابه »جاك دريدا عربيا

 
ل أدونيس  يقرأ الراحل محمد أحمد البنكي هذا الأثر والتأثير، يقول نقلا

)البلاغ( سنة   معه  أجرته  لقاءٍ   عن    1٩73في 
 
كليا الانفصال  يفترض  تأسيس عصر جديد  أن  تعتقد  إذن  التالي:  السؤال 

: نشوء ثقافة جديدة يفترض نقد الموروث وتفكيكه.  
 
الماض ي، وأن التفكيك والتفتيت قاعدة كل إبداع؟! أجاب أدونيس قائلا

تحت عنوان )بيان الحداثة(، ومما جاء عنده في هذا الصدد قوله: إن أعظم ما في  وعاد أدونيس للموضوع نفسه ليعالجه  

الولادة شرقي الأصل   اليوم هو تفكيك الغرب. هيدغر هو المفكك الأعظم، لهذا أصف هيدغر بأنه غربي  الغربي  الفكر 

 !«والتكوين 

هيدغر في تركيبه وتحليله للأفكار وفي نقده لمفهوم  في كتابات علي حرب، وبخاصة في سلسلة »النص والحقيقة« نعثر على  

ف لتبلغ الذروة في كتابه    من ترتيب العلاقة بين الفلسفة والتصو 
 
الحقيقة لدى العرب وعلاقتها باللغة، ويقترب تدريجيا

 لدراسة جوهر الحب
 
 .»الحب والفناء«، إذ جعل ابن عربي محورا

فرديد وأدونيس وعلي حرب في تأثرهم الشديد بهيدغر وتوظيفهم له في نظرياتهم،  هنا نعثر على تواطؤ بين المفكرين الثلاثة 

ف. حتى صادق جلال العظم كتب عن »برغسون والتصوف« وكتبتُ عن    (8)،وعلى محاولة التوفيق بين الفلسفة والتصو 

 
 
 . 2010أدونيس، الحوارات الكاملة، طبع دار بدايات،  (6)
 عن المؤسسسة العربية للدراسات والنشر. 2005للراحل محمد أحمد البنكي، طبع عام  (7)
 .  2012صادق جلال العظم، من كتاب دراسات في الفلسفة الغربية الحديثة، دار جداول،  (8)



 

 الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   21  

ة  دراسته مقالة بعنوان »طاقة التصوف وإعلان نهاية المعنى«. مما قاله العظم: »الحدس الصوف ي يكشف لصاحبه ماهي 

رات ولا على العقل والأفكار على الإطلاق   . «الحقيقة الميتافيزيقية المطلقة بصورة مباشرة لا تعتمد على التصو 

إن حضور هيدغر في التفكير الإسلامي والعربي يستحق البحث والدرس، وقد لفت نظري تفسير مهم عن حضور هيدغر  

ال  مع 
 
باحث مشير عون دراسته »هيدغر والفكر العربي«، يقول: »الفكر العربي هو، في  لدى المسلمين، نستعيد مجددا

ة النقل والعقل، بغض  النظر عن حالات التباعد   ة، وتخترقه جدلي  ة الإلهي  ( تسكنه القضي  العمق، فكرٌ لاهوتي )أو كلامي 

ة المعاصرة التي سبق أن أشرنا إلي ة العربي  جاهات الفلسفي 
 
دتها الات

 
ها، في حين أن  الفكر الهيدغري هو، في الأساس،  التي ول

 السعي إلى كشف حقيقة الكون، ويتمحور في الواقع حول علاقة الاختلاف والمواجهة التي  
 
نطولوجي يحر كه حصرا

ُ
فكرٌ أ

، وهو الوجود الذي يمتنع هيدغ ر عن  تربط بين الكون والكائن بموجب الإقبال الخاص  بالوجود الأصلي غير الميتافيزيقي 

ق   ح الكون والكائن والتحق  نطولوجي بغية احتضان تفت 
ُ
تسميته... وفيما ينكب  الفكر الهيدغري على إيضاح هذا الاختلاف الأ

من انبثاق حقيقتهما في الزمن، يجهد الفكر العربي من دون كلل في إتمام التوافق المثالي بين ما يأمر به النص  الديني وما  

ة البشر  ة«، هذا يصح على المفكرين العرب، لكن ماذا عن أحمد فرديد وهو إيراني؟! يشرح عون بانتساب  تقتضيه العقلاني  ي 

 .النموذجين إلى رؤية »دينية« واحدة

حتى إن ارتبط مفهوم التوفيقية بالتأليف بين الديني والدنيوي، أو بين الحكمة والشريعة كما يعبر ابن رشد، فإن المبالغة  

 إلى أحد خللين؛ إما ضعف الفهم والتلقي، أو الاستهتار بالمعرفة  في ربط المفاهيم والمنا 
 
هج بعضها ببعض قد تؤشر أحيانا

موضع التوفيق كما في المجال الفلسفي. لا مقارنة بين بساطة طرح فرديد وبين جهد أدونيس وعلي حرب والعظم، لكن أتيت  

، وبآخر المطاف فإن الفلسفة تتجاوز التسطيح الذي  بهم كأمثلة على توظيف هيدغر من قبل كل مفكر للدفاع عن منهاجه

 .يجنح له البعض حين يعتبرها شذراتٍ عاطفية، أو إبداعاتٍ لغوية، أو لمعات صوفية، إنها أكبر من ذلك بكثير

يكن   أو  لا لم  الكينونة،  في  بنظريته   
 
مطلقا انشغلوا  وما  بفلسفته،  كبير  ارتباط  هيدغر  بمارتن  اللاهوتيين  بعض  حتفاء 

ها مع نزعات صوفية،  مف هومه في »الدازاين«، ولا حتى بتأمل محاضراته وأفكاره الأخرى، بل سحرتهم الشذرات التي لها تماس 

 .أو أفكارٍ خلاصية، أو التماسات وجودية. ولا غرو، فهيدغر شاعر، وكاتب »طريق الحقل«، وفيلسوف الدروب المتعددة

 في كتيبٍ صغير، يتحدث    (٩)حاضرة له بعنوان: »أوهام الهوية«ثمة ملاحظة مهمة لداريوش شايغان، وذلك في م 
 
بعت لاحقا

ُ
ط

في الفصل الأول منها عن الاضطراب بين نمطين، بشتى جوانب أفكار المسلمين، والآسيويين. يقارن بين المفاهيم المتضاربة  

 ،
 
 تاريخنا نحنُ، لا لأننا شاركنا في   والمتعارضة، ويتطرق لمفهوم التاريخ حين يقول: »بعد أن غدا هذا التاريخ شاملا

 
غدا أيضا

صنعه، بل لأن لا ش يء يحمينا من عدوانه. ولكن ما معنى هذا التاريخ، إذن؟ هل هو التجلي المتدرج للعقل المطلق، بهدف  

 في عصرنا،  بلوغ الوعي الذاتي للحرية في الذات النهائية التي هي الإنسان )هيغل( أم هو، كما يريده أحد المفكرين الأكثر  
 
إبهاما

مارتن هيدغر، نسيان للكائن؟ هل للتاريخ، كما في نظر الشيعة الإيرانية، انتظارٌ أخروي، أو هو كما في نظر الهندوس،  

 بالانحلال الشامل في نهاية الزمن؟ لا شك أن الإجابة عن هذه الأسئلة  
 
مرحلة متقدمة من الكاليوغا، التي ستختتم حتما

ٍ بع
 يد، بزاوية النظر التي ننطلق منها".  متعلقة، إلى حد 

 
 
 .1٩٩3من محاضرة لشايغان، "أوهام الهوية" دار الساقي،  (٩)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   22  

هذه الملاحظة طرحها شايغان في أوائل التسعينات الميلادية، لقد خبر مستوى الاستقبال الذي حظي به هيدغر في أوساط  

البعد   ذات  هيدغر  بمقولات  منهمك  فهو  فرديد،  أحمد  مقولاته  وكرر  بهيدغر  ني 
َ
ف من  أبرز  ومن  الشيعي.  الديني  الفكر 

 عن انسحارهم بمقولاته الناعية للكائن، بل حتى في تفسيره للتاريخ، فمقولات تصعيدية هيدغرية  الآسياني  
 
للبشرية، فضلا

الكائن نسيان الموت    - لن ينقذ هذه البشرية إلا الله    -مثل: »الإنسان وُلد ليموت   الوجود«، كلها تدغدغ    - مهمة  نسيان 

 باسم »الهيدغريين الإسلاميينمشاعر المتكلمين ذوي النزعة الصوفية أو الروحي
 
 !«ة، بل عُرفوا لاحقا

وإذا كانت ملاحظة شايغان التي ذكرها في محاضرته: »أوهام الهوية« تنحصر في ارتباط بعض الشيعة في تفسير هيدغر  

 فلسفة للتاريخ لأن الك
 
أبدا ائن لم  للتاريخ، فإنه يمسك بزمام ملاحظته حتى حديثه عن سيرورته، يقول: »لم يكن لدينا 

، بالنسبة إلينا، في فاعلية أو في سيرورة، التاريخ هو في نظرنا تاريخ مقدس، أو هو، بالأحرى، علم الآخرة. ويبقى  
 
يُختزل أبدا

التاريخ من آدم حتى محمد، بمثابة الكشف المتدر ج عن حقيقة خالدة هي )الحقيقة المحمدية(، أي اللوغوس؛ أما الشيعة  

    الإيرانيون فليست نهاية
 
التاريخ عندهم إلا رجعة الإمام المنتظر، أي حدث أخروي إذن؛ ذلك أن الزمن الذي نحياه حاليا

الغانج، فيبدو له أن تناسخات فيشنو ومآثر شيفا ربما   هو زمن الانتظار، أما الهندوس ي المؤمن الذي يتأمل على ضفة 

الفرنس ي، حرب الخلافة الإسبانية في عهد لويس الرابع  تنطوي على حجم من الحقيقة أكثر بكثيرٍ مما تنطوي عليها، في نظر  

 (10)عشر".

مقولاتٍ  » العاطفية مع بضع  رون عن حالتهم  يعب  لا  أحمد فرديد،  رأسهم  كما وُصفوا، وعلى  الإسلاميون«،  الهيدغريون 

بين   منتشرة  طريقة  عن  وإنما  مناهج    الأيديولوجيينهيدغرية،  له  ست  أس  محدث  انهماك  ثمة  الفلسفات.  مع  للتعامل 

ت ما هو قائم، وقد   ارتكاسية منكفئة مثل مدرسة »طه عبد الرحمن« رغم ثرائها المفهومي والتقني، غير أنها بنتائجها تثب 

وهذه من أعطال  أثمرت هذه المدرسة عن جموعٍ من المتحدثين بالفلسفة وشؤونها من دون الوصول لمفهوم الفلسفة نفسه،  

الحالة الفلسفية في المنطقة ككل، إن مستوى استخدام المفاهيم الفلسفية لتثبيت الأحوال الفكرية القائمة مجرد تنويع  

الفلسفية بغية تزيين   على الخطاب الأساس ي. ولنا في تجربة فرديد مع هيدغر أكبر درسٍ معاصر، إن استعمال الأدوات 

ة.  حقائقنا التي بين يدينا وتجمي  لها عمل غير فلسفي، وهذا معظم ما يسعى نحوه من احتل المجال الفلسفي على حين غر 

الكتب والمؤلفات،    عن 
 
التعليقات والمحاضرات، فضلا بالهوية وتقلباتها طوال حياته. كثير من  انشغل داريوش شايغان 

ها لهذا الموضوع شديد التعقيد. شغله الاضطراب الذي رآه في العلاقة مع   الغرب منذ وقتٍ مبكر، ما جعله يخصص  خص 

الكتب لشايغان حول   بالعربية كثير من  لدينا   لتحولاتها، 
 
 ومراقبا

 
فا  ومعر 

 
الهوية محللا للحديث عن  بها  مساحة لا بأس 

«، »الهوية والوجود
 
 .«الهوية، منها »أوهام الهوية«، »هوية بأربعين وجها

الاضطراب مع الغرب، أوردها في كتابه »أوهام الهوية«، يقول: »هذه مداخلة    أشير في البداية لملاحظة ربما تختصر رأيه في

نقدية سأتلوها عليكم إزاء هذا الغرب الذي أحب، والذي أدين له بجانبٍ كبيرٍ من تكويني الفكري، والذي علمني كيف  

الذي تضي الشرق  هذا  إزاء   
 
نقديا الأشياء. وسأكون  أسائل  القضايا وكيف  أطرح    أفكر، كيف 

 
الجغرافية شيئا رقعته  ق 

، والذي أنتمي إليه وأحس بحضوره كأرضٍ منسية في أعماق نفس ي. ربما لا أنتمي إلى هذا ولا إلى ذاك، وربما أكون  
 
فشيئا

 
 
 المرجع السابق.  (10)



 

 الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   23  

، والله أعلم، عن دواءٍ لداءٍ لا يشفى، لستُ أدري. لكنني  
 
 لإخوتي، مشردي الغرب، الذين يجوبون شوارع العالم بحثا

 
مشابها

 على مركبٍ واحد«أعرف شي
 
. أعرف أننا رغم المسافة التاريخية التي تفصل بيننا وبينكم مسافرون جميعا

 
 (11) .ئا

لم يفصل شايغان بحثه في الهوية عن »التقنية« و»الاختلاف«، وللتدقيق في مسار بحث الهوية عنده أحيل لبحثٍ مهم  

 (12) ،تابة الأستاذ حبطيش وعلي، نشرته مجلة »حكمة«بعنوان »إشكالية الهوية والاختلاف عند داريوش شايغان« من ك

  -   1٩25وفيه يضع شايغان بإزاء دلوز حين يقول: »يستند شايغان في تحليله للهوية الريزومية إلى أطروحات جيل دولوز )

1٩٩5( غاتاري  وفيليكس  المصطلح،  هذا  منه  أخذ  ولقد  الأبدي1٩٩2  -  1٩30(  النقية  الهوية  مفهوم  شايغان  ونقد  ة  (. 

 من عصرنا وما  
 
 آخر للهوية، مشتقا

 
الساكنة، وأحادية البعد المغلق، فعمل على تفكيكه ونقضه وتقويضه ثم صاغ مفهوما

، اصطلح عليه الهوية  
 
تسوده من أنطولوجيا مهمشة وتزامن للثقافات المتنوعة، وكيف أمس ى العالم في هذا العصر شبحا

، وهي هوية مركبة ومنسوجة من 
 
شبكة من الترابطات الدقيقة، وكأنها ثوب يخاط بأربعين قطعة من قماش    بأربعين وجها

تجعلنا   ظواهر  كلها  المطرد،  والتهجن  الأفكار  وتمازج  القوميات  واختلاط  الثقافية  التعددية  أن  ذلك  لون،  ألف  ذي 

ة لها، ثم إنها تكبلت  مستعدين لهوية مركبة، وأن الهوية النقية لم يعد لها وجود موضوعي بسبب انهيار العوالم المؤسس

 إلى تحجر الهوية وكل هوية على كل حال تركيبية وكيان هجين،  
 
بقيود ثقافية نقية وخالصة كما تسمى، فستؤول غالبا

ويعتقد   أكثر،  بقوقعتنا  لذنا  للتمزق،  الأولى عرضة  هويتنا  كانت  وكلما  النفسية،  الأشكال والطبقات  كل  ترسبات  يحمل 

 على حفظ كينونته داخل حدود هوية معينة، فكلما شددنا على هويتنا، وكلما  شايغان أن الإنسان المعاص 
 
ر ما عاد قادرا

رفعنا أصواتنا بالانتماء لهذه الجماعة أو تلك الأمة، أفصحنا عن هشاشة هويتنا أكثر من ذي قبل. إن معاناة الإنسان  

 . «قيم الثابتة المطلقةاليوم من أزمة هوية مردها إلى أن الهوية لم تعد مجموعة رتيبة من ال

الريزوم« لشايغان، و»الجذمور« لدلوز، مفهومان متقاربان، يضيف الباحث حبطيش وعلي: »الريزوم تشبيه بليغ لمعنى  »

الهوية، فالجذمور متعدد بطبيعته، وتعدديته متحررة من كل قيود الوحدة والمركزية، فالنظام القائم على تعدد القطع 

 يختلف عن  ييمثل ر 
 
الجذمور وتفرعاته. فهو عامل الترابط والتوليد، وبمقدوره صناعة شبكة غير متناهية، فكل نقطة  زوما

منه بإمكانها التلاحم مع أي نقطة أخرى منه، حتى لو كسر أو تمزق بوسعه استئناف حياته والنمو في جهات أخرى. ومع  

ه متكون من طبقات وبحاجة إلى مكان إلا أن  بمقدوره الانفصال عن
 
الأرض والسير عليها، وإيجاد شبكات ارتباط جديدة.    أن

باستطاعة الجذمور أن يربط بين أنظمة جد متفاوتة، بل غير متجانسة، فهو لا يتشكل من وحدات مختلفة، بل من تجمع  

، فماهيته تتغير بلا توقف، فهو إذ يعيش استحا
 
لة أبدية،  جهات متباينة، أي إنه بلا بداية ولا نهاية، وهو في الطريق دوما

ويختلف عن الشجرة في أنه ليس من نتاج التلاقح، إنما هو عدو الأنساب، ذاكرته قصيرة، بل يمكن القول إنه ضد الذاكرة  

 
 
 . «أيضا

 في حالات التمز ق التي يعاني منها المدافع التقليدي عن الهوية، كما يحلل في الفصل الرابع من كتابه  
 
يبدو شايغان متأملا

«، ونتطرق لأحد النصوص المهمة  »أوهام الهوية«
 
ر تشريحه لاضطراب تحليل الهوية في كتابه »هوية بأربعين وجها ، ويتطو 

»إذ النقيضين«:  اجتماع  عدم  ومبدأ   )
 
)وجها  

 
جزءا بـ»الأربعون  عنونها  فقرة  في  يقول  الهوية.  حول  لنظريته    ن والشارحة 

عة غير نقية. لم تعد   جذورنا واحدة، ولم نعد نعيش وحدنا في أرضٍ مغلقة، إننا  الفضاءات التي تصنعنا فضاءات متنو 

 
 
 . 35المرجع السابق ص:  (11)
 نترنت. من موقع مجلة حكمة على الإ  (12)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   24  

ريزومات متصلة بالآخرين، وثقافاتهم وعوالمهم، ومداركهم المتنوعة. هذه الحال تجعلنا حلزونات تحمل بيوتها على ظهورها،  

ننشئها مع المجالات  بمعنى أننا ننمو في فضاءاتٍ مفتوحة، وأسلوب حياتنا يحدد طبيعة رؤيتنا، إننا بحسب الأواصر التي  

 من هذه الاصطكاكات والتمازجات  
 
الثقافية، نستطيع التموضع في المكان بمناحٍ مختلفة. ولم يعد إنسان العصر متحررا

ر العلاقة   إنهاوالتداخلات، التي يمكن أن يقال   أصبحت اليوم طريقة وجودنا في العالم. إن أسلوب الارتباط بالمكان يجس 

حكمة الزن الشيقة المتناقضة ... إنما  بقوة لفنون إيغاتيقية مثل اليوغا، أو    الأخرى، فنحن إذ ننجذببيننا وبين الهويات  

إلى تقارب آخر ممكن    مرد ذاك إلى أن ثمة ذر ات من كياننا ممتزجة بهذه العوالم الغريبة غير المألوفة.  العبور من تقاربٍ 

قطعة تخاط باستمرار، أو قل مجاميع غير منتظمة    40طع مكونة من  الحصول كما أشرنا بما لا نهاية له من الطرق. كلنا ق

.»
 
 أسهل بكثيرٍ منه عموديا

 
 (13) ملتصق بعضها ببعض، والتصاق بعضها ببعض أفقيا

، وإنما كما في مفهومه المهم »الريزوم« أنها بلا بدايات، تتصل وتنفصل،  
 
 ثابتا

 
بمعنى آخر، الهوية لدى شايغان ليست بعدا

زيح، إنها قابلة للتشكل للارتباط والانفكاك، إنها نتاج كل التشويش، والهوية قد تألف التناقضات، فهي مع غيرها  تقتر ب وت

تتآلف بقدر ما تتخالف، وربما سارت وتعالقت مع شتى التفاوتات والأنماط غير المألوفة، والوحدات غير المتجانسة، هكذا  

 .توحي لنا شروحات شايغان

لاستعمال الفلسفي من قِبل العقائديين محل  انتقاد، الإزعاج الذي سببتْه الفلسفة بما تطرحه من أسئلة  عبر التاريخ ظل  ا

 وكأن الأسئلة هي السهام التي ترشق الأجوبة التقليدية  
 
 كبيرا

 
، استفزاز يثمر استنفارا

 
وبما تمارسه من زحزحة بقي مستفزا

لا يعني أن الفلسفة لم تنزع نحو الحماسة الشديدة لأجوبتها بشكلٍ يقترب    وتضربها بمقتل أو تفقدها حيويتها وبريقها. وهذا

 »بما أن الفلسفة    -من فعل العقائديين. يحدثنا ديفيد هيوم عن ذلك في كتابه »أبحاث أخلاقية  
 
سياسية وأدبية«، قائلا

لوا    كانت منتشرة في العالم في الوقت الذي نشأت فيه المسيحية، فإن معلمي المذهب الجديد
 
كانوا مضطرين إلى أن يشك

موا بش يء من الدقة بنود إيمانهم، وأن يشرحوا، يعلقوا، يفندوا ويدافعوا بكل براعة   منظومة من الآراء الفكرية، وأن يقس 

الحجة والعلم. من هنا نشأت الحدة في الصراع عندما وصل الأمر بالدين المسيحي إلى أن ينشق إلى أقسامٍ ومذاهب جديدة.  

ا المذاهب  هذه  كانت  ولقد  الواهمين،  أتباعهم  بين  متبادلة وعداء  توليد كراهية  أي  في سياستهم،  الكهنة  لحدة ساعدت 

  
 
أكثر سخطا الدينية  المذاهب  الحديثة،  العصور  في  الدينية، لكن  المذاهب   من 

 
أكثر تحمسا القديم  العالم  في  الفلسفية 

 من الم
 
 من أقس ى الفرقاء الذين نشأوا دائما

 
 (14) .صلحة والوضوح«وغضبا

ةوإذا تأملنا في أي تراث، سنعثر على الإلحاح الكلامي   اللاهوتية ممهورة بالمنطق، أو بالاستعمال الفلسفي، لنقرأ    والمحاج 

سجالات ابن تيمية مع ابن رشد، وهذا درسناه في كليات الشريعة الإسلامية، ويمكن لغير المتخصص الاطلاع على كتاب  

ش التيمي الرشدي لعبد العزيز العماري بعنوان »مناحي نقد ابن تيمية لابن رشد«، بمعنى أن توظيف  مهم حوى أسس النقا

عقائدية   لأهدافٍ  واستثمارها  بل  شتى،  بصيغٍ  الفلسفة  استعمال  فيمكن  وظيفتها،  حققت  أنها  يعني  لا  الفلسفة 

بحتة، كذلك فعل عدد كبير من المعاصرين، من أشهرهم طه عبد الرحمن من العرب، ومن الإيرانيين أحمد    وأيديولوجية

 من فهم وظيفتها
 
 .فرديد. إن أحمد فرديد يمثل النموذج الواضح على توظيف الفلسفة بدلا

 
 
 شايغان،  (13)

 
 .123 – 122 ، ص هوية بأربعين وجها

 .137أوهام الهوية ص  (14)



 

 الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   25  

باعتبا  النواحي  من شتى  المسلمين  لدى  استقبالٍ  له خصوصية  كانت  الألماني  الاستشراق  الاستشراق  ولأن  عن   
 
متميزا ره 

ياته   الفرنس ي والإنجليزي؛ فقد كان لهذا أثره في تلقي بعض المدونات الفلسفية الألمانية، وحول الاستشراق الألماني وخاص 

الألماني   »الاستشراق  السيد  كتاب رضوان  في    - يمكن قراءة  الموضوع  وله محاضرة عن هذا  والتأثير والمصادر«،  النشوء 

من   كتابه »عولمة... لا حرب  »يوتيوب«.  في  يقول  أحمد فرديد،  اضطراب  تحليل  في  ليوجييه  رفائيل  انطلق  النقطة  هذه 

  الأيديولوجياالتعايش والعنف في القرن العشرين«: »المؤلفون الألمان بداية القرن الأخير كان لهم تأثير كبير في    - حضارات  

ن آنذاك، مفهوم )مرض الغرب(   الإسلامي أحمد فرديد، الذي كان تكوينه    الأيديولوجيالذي نحته  الإسلاموية في حالة تكو 

 في سلسلة محاضراته  هيدغرفي هايدلبرغ وفي السوربون، هو مدين للفكر المضاد للحداثة لرائده مارتن  
 
م  1٩4٩، خصوصا

د الماركس ي الثوري  التي يصف فيها هيدغر )تعتيم العالم/ الحماسة التكنولوجية الحزينة/ اقتلاع الجذور الحديث(. البع

 بما أن
 
 . «لدى فرديد ما هي إلا شراكٌ برجوازي ضد العاملين  حقوق الإنسان هو حاضر سلفا

من المؤلفين الغربيين الأكثر    الأيديولوجيرفائيل ليوجييه يضيف »الإسلاموية المتطرفة تغذي كراهيتها للغرب ذات المصدر  

، مهما كانت اختلافاتهم الفلسفية والسي
 
عا ، يونغر، ستتم إعادة تشكيلها وفق  هيدغراسية. أدنى انتقادات ماركس،  تنو 

قواعد اللغة الإسلامية. الياسينية حركة إسلامية ثورية مغربية، لها بالتأكيد خصوصيات تميزها عن الأصوليات الجديدة  

ها مثل هذه الأخيرة تستعين بالأصوات الكبرى مثل   برغسون، نيتشه، شبينغلر، أو  الإيرانية، السعودية، المصرية، غير أن 

 . «حتى شيلر 

للأفكار الفلسفية ظهر في كتابات »مثقفي الإخوان«، ثمة امتطاء أصولي للأفكار الفلسفية له    الأيديولوجيذلك الاستعمال  

  جذره وتاريخه، نتذكر كتاب محمد قطب »واقعنا المعاصر« )مطبوعات جريدة »المدينة«( وقراءاته للفكر الغربي؛ إذ ينحى

بمثل ما فعل فرديد نحو تفعيل النقد الذاتي الغربي للحداثة ومصائرها من أجل التشويه للحضارة الغربية، وهذا فعل  

؛ إذ سرعان ما ينطلق المتفلسف الأصولي ببراعة ليصل نحو هدفه من دون أي   مألوف يستمر اليوم ولكن بصيغٍ أكثر ذكاء 

قفز على القناعات المضمونة، نقرأه لدى المرزوقي، وطه عبد الرحمن، وفرديد،  عناءٍ فلسفي يوحي بالمغامرة أو التحدي أو ال

. إن العمل  
 
وتلامذتهم المتقافزين على المشاريع الثقافية والمؤسسات التحديثية يعملون بصمتٍ ويكتمون أصوليتهم إلا لماما

الأعمال لهوسرل، ولكنها لا تجد غضاضة    الفلسفي لدى العرب والمسلمين اليوم يطلعنا على نماذج يمكنها أن تترجم أصعب

 .أو مهانة حين تدافع عن »داعش«.. هذا هو الحال بكل أس ى

اهتبلت ظاهرة »التفلسف الأصولي« العديد من الفرص من أجل ترسيخ نقدها للحضارة الغربية، ومن أولئك أحمد فرديد  

 من عبارات النعي  
 
 عليه وصف »المرض الهيدغريةالمتمسك بنقده للغرب انطلاقا

 
 على الغرب ومطلقا

 
 . «؛ ولذلك نقرأه حانقا

غرضها تثبيت النظرية القائمة، وفر خت مدرسة فرديد شخصية أردكاني،  هذه الدعايات الاستعمالية للفلسفة الغربية  

الذي يصفه أمير طاهري بـ»فيلسوف إيران الرسمي«، ويكتب ويلخص مشروعه بهذه النقاط: »الأول، هو التدليل على أن  

 على البشرية. والمجتمعات التي لم تسيطر 
 
 فحسب، بل يشكل خطورة أيضا

 
عليها المادية الغربية  النموذج الغربي ليس عيبا

بشكل كامل تمتلك فرصة النجاة بنفسها من القطار المتجه )إلى الجحيم(«. ويصر أردكاني، تلميذ الفيلسوف الراحل أحمد  

فرديد، على أن تكون المعركة الأولى ضد المثقفين الإيرانيين الداعين إلى العلمانية عبر استخدام مصطلح »التسمم بالأفكار  

خط الثاني هو إظهار أن البديل للنموذج الغربي لا يمكن أن يأتي من داخله، وهو أمر أثبته فشل الشيوعية.  الغربية«. ال

 على طريق التغريب،
 
 طويلا

 
  أضف إلى ذلك عدم قدرة الحضارات اليابانية والصينية على تقديم بديل؛ لأنها قطعت شوطا

أنظمة سياسية علمانية واقتصادات رأسمالي تبنيها  الوحيد ذو المصداقية هو الإسلام كدين ونموذج  نتيجة  ة. والبديل 



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   26  

الموارد   إيران وحدها  تمتلك  الإسلامية  الدول  كل  بين  من  أن  إظهار  هو  أردكاني  عليه  عمل  الذي  الثالث  الخط  حضارة. 

لإيراني مستمدة  الثقافية اللازمة لتقديم بديل عالمي للنموذج الغربي. الخط الرابع هو إظهار أن قوة النموذج الإسلامي ا

الفقيه، لا كبدعة   تقديم ولاية  في  كبير  بجهد  إيراني،  مثقف  قام دوري، وهو  السياق،  هذا  وفي  الفقيه.  نظام ولاية  من 

  (15) ابتكرها آية الله الخميني، بل كفكرة إسلامية جوهرية.

عقائدية   بطريقة  الفلسفة  استعملت  كيف  قرأنا  النماذج  تلك  ومذهبيأيديولوجيةعبر  بل  المفكرين  ،  من  عددٍ  لدى  ة 

المسلمين، ولأن ظاهرة »التفلسف الأصولي« بدأت تدب  دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء كان  

فت بنظرياتٍ شمولية لا  
 
 علينا رصد هذا التحرك وكشفه، والغرض من ذلك ليس الدفاع أو الهجوم؛ فالفلسفة وظ

 
لزاما

ا من ذلك الكشف والمساجلة، بل القول لأولئك نعرف أن هدفكم ليس الفلسفة أو  تقل عن كارثية الأصو  لية ولكن نتغي 

إما   لأغراضٍ  الأصولي«  »التفلسف  ظاهرة  إحياء  وإنما  التحديث،  دعم  أو  الشخص ي  أيديولوجيةالتنمية  للتكسب  أو   ،

 ..والاستثمار بموجة التحديث الكبرى 

للفلسفة من قِبل أحمد فرديد، فالرفاعي له    الأيديولوجير الرفاعي نقد الاستعمال  بدقته المعهودة، لم يفت على عبد الجبا

؛ لذلك بحث في فكرة أحمد فرديد حول الفلسفة، وراح يطالع في أسباب  
 
جهده الحثيث في المجال الفلسفي ترجمة وتأليفا

ووجدتُ أن نقد الرفاعي هو الأهم لفرديد  هذا اللوذ بهيدغر، وبظاهرة التفكير الفلسفي لدى فرديد وسواه من الإيرانيين، 

  
 
بالإضافة إلى ما قدمه شايغان الذي يرى بمحاولات فرديد مجرد »استخدام لأدواتٍ مفهومية، تعود إلى بنية مغايرة تماما

اهرة  لبنيته الثقافية، من أجل أن يفهم عالمه الخاص، العالم الذي ابتعد عن الغرب وحاد عنه«. امتاز الرفاعي بتحديد الظ

 بعنوان »أحمد فرديد فيلسوف ضد الفلسفة« في »مجلة الكوفة«  
 
ومحاولة القبض عليها من جذورها، ولذلك كتب بحثا

 .(2013)صيف 

م الرفاعي تصنيف اتجاهات التفكير الديني في إيران إلى:   نسبة إلى رينيه غينون،    ، وغينونيينهيدغر، نسبة ل هيدغريينيقس 

وماركسيين، وبوبريين نسبة إلى كارل بوبر، ويعتبر هذا التقسيم بوصلة غير أنه لا يفي بكل التوجهات؛ ففي الحوزات من  

ينتمي إلى مدارس أخرى. ويفتتح الدراسة بنشأة أحمد فرديد الذي غير لقبه من »مهيني يزدي« إلى »فرديد« وتعني »الرؤية  

ظرة الواسعة الأفق«، قرأ لغوستاف لوبون، وبرغسون، جر ب الدراسة في السوربون وبعد ثماني سنوات عاد  المتسامية، الن

أمير حسن    1٩55إلى طهران عام   آشوري،  داريوش  منهم:  الفرديدية« بضم مجموعة  »حلقة  عُرفت  ينجز دراسته.  ولم 

والعجب وجود اسم شايغان الذي صار من  جهانبكلو، أبو الحسن جليلي، شاهرخ مسكوب، داريوش شايغان، وآخرون،  

 .أكبر ناقديه على الإطلاق

من أبرز ملامح استغلال فرديد لهيدغر، لخصه شايغان بنقل الرفاعي أنه »شخصية عجيبة، امتد تأثيرها على جيلٍ كامل  

ب  
 
ما متي   ،

 
هيدغريا  

 
مفكرا كان  الإيرانيين.  المستنيرين  أضحى  هيدغرمن  بنحوٍ  يعبد   هيدغر،   

 
 على صنما

 
مطلعا وباعتباره  ه. 

 يعبر عن )غياب الوجود(  
 
 يحير العقول والأذهان، فمثلا

 
، بـ)حوالة الوجود( وهو يشتق الهيدغري العرفان النظري، كان لغزا

 ذلك من خلال كشف الأسماء الإلهية في العرفان الإسلامي«. 

 
 
 عليها مقا  2013أغسطس/ آب    10)مقالة أمير طاهري نشرت بهذه الجريدة في    (15)

 
لة  بعنوان »أردكاني فيلسوف إيران الرسمي، ورجل الدين المعتزل(، )وقد كتبت تعليقا

 بعنوان »أيديولوجيا أردكاني وعلمنة شايغان«(.  2013أغسطس  1٩بجريدة »الحياة« 



 

 الفلسفة والهوية ورؤى التغيير 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   27  

 إلى  ، بأنها قراءة ملتبسة، لكن ما وجه الهيدغروصف الرفاعي قراءة فرديد ل
 
تباسها؟! يرى أن »فرديد صاغ رؤيته استنادا

وفلسفة   عربي،  ابن  عند  الإلهية  الأسماء  جذور  هيدغرعلم  عن   
 
منقبا والفيلولوجيا،  المقارن  اللغة  وعلم  واللسانيات   ،

ابن بين  د  فيوح  مقولاته،  بناء  إطار  في  بينها  ويخلط  متباينة،  معرفية  أنظمة  ويدمج  وأنسابها،  والكلمات  عربي    الألفاظ 

جيا وفلسفة التاريخ في مزيجٍ غير متجانس، تختلط فيه عناصر مختلفة، ويعمل على صياغة مقولاتٍ  و ، والفيلولهيدغرو 

 
 
 سائغا

 
ه عمل فرديد بطبخ مجموعة غذائية لا تنتج طعاما  .يجترح لها تسمياتٍ خاصة«؛ مما جعل شايغان يشب 

)هنري    هيدغر ، التي أنجزها تلميذ  هيدغر رأ فرديد الترجمات الفرنسية لعن تأثير ترجمة كوربن على فرديد، يكتب الرفاعي »ق

كوربن( وهي ترجمات تتجلى فيها بصمة فهم كوربن، وتكوينه، وأفق انتظاره، وتخصصه بالفلسفة والعرفان والميراث المعنوي  

ه كوربن منهج   غاليق الميتافيزيقيا الإيرانية الإسلامية.  بالأداة المفتاحية التي اعتمدها في حل  م  هيدغرالإيراني الإسلامي. يشب 

هيرمنيوطيقا   تطبيق  أثر  ملاحظة  الفلسفي    هيدغر ويمكن  التراث  كتب  بعض  على  ومقدماته  كوربن  آثار  في  ومنهجه 

 والعرفاني، كما في مقدمته على رسالة )المشاعر( لملا صدرا الشيرازي«.

في تأويل   العرفانية  تأ  هيدغرلذا؛ فإن السقاية  الرفاعي »إلى  أتت من  امتد كما يضيف مبحث  به، بل  العميق  ثر فرديد 

في صياغة ما يسميه الحكمة الإنسانية، ويصرح فرديد في مناسباتٍ متعددة بوحدة    هيدغروطيقا  يتوظيف فرديد لهرمن 

 وطيقي في تفكيره«.يواستناده إلى منهجه ومنطقه الهرمن هيدغرخطابه مع 

التأويل العرفاني، بل »بعد انتصار الثورة الإيرانية حرص فرديد على ابتكار تفسير    معه في  هيدغر لم يكتفِ فرديد بسحب 

رت  هيدغرثوري إسلامي ل بالإسلام. إنه    هيدغر، يطابق أفكاره مع الجمهورية الإسلامية«، كما أفصح عن ذلك بقوله »فس 

حد قولي مع   يال ظهور النهضة، لا تناقض مع تفكير  ، حهيدغرالمفكر الوحيد الذي ينسجم مع الجمهورية الإسلامية، يت 

 للثورة الإسلامية« ولفرط تبجيل فرديد ل  هيدغر ، وتلك هي الثورة الإسلامية. تفكير  هيدغر
 
منحه مرتبة    هيدغر قريب جدا

 في مرتبة الواعي الذاتي، وصل من قرب النوافل إلى قرب الفرائض«.   هيدغرملكوتية لا ينالها سوى العرفاء، يقول فرديد »إن  

كنتُ قارنتُ قبل قراءة بحث الرفاعي بين طرح طه عبد الرحمن وفرديد، وسعدتُ بوقع الحافر على الحافر مع الرفاعي،  

ون   فيشتق  الألفاظ،  وراء  المفكرين  بعض  »يختبئ  ل  يفص  ثم  وإبهامها«  اللغة  »غواية  بـ  البحث  فصول  أحد  عنون  حيث 

ويركبون مصطلحاتٍ أخرى باستعارتها من معجمٍ تراثي، ويسقطونها  مصطلحاتٍ بالعودة إلى جذورها اللغوية، أو يزاجون  

على مفهومٍ مستعار من الفلسفة والعلوم الإنسانية الغربية الحديثة والراهنة... لعل غواية وإبهام اللغة الفرديدية تماثل  

هو شائع ومتعارف بالعربية،    غواية وإبهام لغة المفكر المغربي طه عبد الرحمن، الذي يعمد إلى نحت مصطلحاتٍ بديلة لما 

ن بها   فيخلع تلك المصطلحات التي صاغها في أفق فلسفة اللغة والمنطق الحديث، على محاولاته في إعادة إنتاج التراث، ويلو 

 آراءه ومواقفه السلفية المغلقة، ليصطاد الكثير من الشباب الإسلاميين المسكونين بالحنين إلى الأصول«. 

ر عن ظاهرة »التفلسف الأصولي« لدى عددٍ من المفكرين المسلمين في المشرق والمغرب وإيران وغيرها،   إن فرديد وظاهرته تعب 

 « لتكرير  الفلسفة ضرورية  أن  أولئك  تجترحها  الأيديولوجيا وجد  التي  التنمية  رؤى  مع   
 
انسجاما أكثر  لجعلها  « وتحويرها 

في   وهم  وتسللوا  دخلوا   
 
جيدا نعرفهم  بعضهم  المشاريع،  مع  للذوبان  الوسيلة  هذه  نحو  فيميلون  الصاعدة،  الحكومات 

العلوم الطبيعية    جذرهم الفكري العميق منتمون إلى »الإخوان« المسلمين، ولظاهرة الأصولية، لكنهم يجدون بثرثرتهم حول 

بأشكالٍ حديثة، وبمفرداتٍ  الأيديولوجياوالفلسفة وسيلة لضخ   يتهادون نحو رؤى الأصوليين ومشاريعهم ولكنهم  ، وهم 

.جديدة، والفلسفة غنية بالمفردات والمفاهيم فيجدون بمدوناتها »الغطاء الحضاري« للمشروع الأصولي



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   28  

 هل الفلسفة معجزة إغريقية؟ 

 (1) إسماعيل الموساوي 

 إشكالي تقديم  

إن سعينا في هذا المقال هو البحث في إشكال فلسفي تاريخي لم يحسم فيه القول بعد، والمتعلق بنقطة بداية الفلسفة  

  ،
 
 أو تحليلا

 
وانطلاقتها الأولى، كما أن القول الذي دأبنا على قراءته في زمرة من الكتب التي تناولت تاريخ الفلسفة دراسة

أة الفلسفة بالحضارة اليونانية والإغريقية دون غيرها من الحضارات الأخرى، هو قول غير مستساغ  والمرتبط بربط نش

 عند بعض
 
المهتمين بتاريخ الفلسفة الذين ذهبوا إلى رأي مخالف لهذا الرأي، لكونه يقص ي حضارات أخرى ساهمت    منطقيا

 مع الإغريق الذي يدعى 
 
 . " Philosophieفلسفة  " سواء بقليل أو بكثير في هذا الذي بزَغ

من خلال    "Greek Miracleإغريقية    "معجزةإن هدفنا في هذا المقال هو مساءلة صحة القول الذي يعتقد بأن الفلسفة  

جرد مواقف وأقوال الفلاسفة والمفكرين ومجمل المهتمين بتاريخ الفلسفة الذين يدافعون عن هذا الطرح، مع الالتفات  

 في الحضارات المصرية  كذلك إلى فلاسفة ومفكرين آ
 
خرين يذهبون إلى نقيض هذا الطرح مبينين لنا بأن للفلسفة أصولا

 والشرقية القديمة. ومن هنا، فإننا سنكون ملزمين بالإجابة في هذا المقال عن الإشكالات التالية: 

الإغريقية؟ وبأي معنى من    وما المقصود بالمعجزة  ظهور الفلسفة عند الإغريق "معجزة إغريقية"؟  إلى أي حد يمكن اعتبار

يُرجِ  إلىالمعاني  الأخيرة  هذه  نشأة  الفلسفة  بتاريخ  المهتمين  والفلاسفة  والمفكرين  الباحثين  بعض  الإغريقية    عُ  الحضارة 

الموضوعية؟  الدفاع عن الذاتية في مقابل انتفاء  و   لوحدها دون غيرها؟ أهناك تبرير لهذا القول أم ليس في الأمر سوى التحيز

  ولإنتاجاتهم   أليس في هذا الزعم والادعاء بخسٌ لحق العديد من الحضارات السالفة كالحضارة المصرية والحضارة الشرقية

 الفلسفية والعلمية؟  

المقصود   الإغريقيةإن  للعبقرية    بالمعجزة  خاص  نتاج  خاصة،  منها  والفلسفة  الإغريقية  الحضارة  أن  العام  شكلها  في 

منها على نحو  اليونانية، و  الشرقية، والمصرية  إلى أصول أخرى سابقة عليه، خاصة الأصول  للرد  إنجاز طارئ غير قابل 

ويمكن أن نفهم من هذا التعريف كذلك، بأن الفكر اليوناني على الأدق يختلف اختلافا كبيرا، أي في النوع،    (2)،أخص"

الحضارات  في  "الشرقي"  التفكير  القيمة، عن كل  في  الإنساني  وبالتالي  اليونان، فالعقل  المطلق كما    السابقة على  بمعناه 

"اكتشف نفسه على يد هذا الشعب من التجار والملاحين    الفلسفة اليونانية حتى أفلاطون في كتابه    قرني  تعز يخبرنا  

 الخارق للعادة   متحررا من كل القيود التي كانت مفروضة عليه من قبل، وأن هذا التحرر يعد من قبيل "المعجزة"، أي الش يء

 (3).أو للمألوف" أو للطبيعة

 
 
 كاتب وباحث في الفلسفة والعلم من المغرب  (1)
هرم، طبعة عية، الحسن طلب، أصل الفلسفة، حول نشأة الفلسفة في مصر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقية، عين الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتما  (2)

 .12، ص: 2003الأولى، 
 .6، ص:1٩٩3) بدون طبعة(، الكويت، عزت قرني، الفلسفة اليونانية حتى أفلاطون، جامعة  (3)



 

 هل الفلسفة معجزة إغريقية؟
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   29  

وعموما، سنسوق فيما يلي من هذا المقال المواقف التي تؤيد طرح المعجزة الإغريقية، وكذلك المواقف التي تبين تهافت هذا  

 الصلة بين اليونان والحضارة الشرقية والمصرية القديمة. 
 
 الطرح مؤكدة

 اللحظة الإغريقية: 

   (4) :للحظة الإغريقية هناك موقفان متعارضان حول أصول الفلسفة الإغريقية وهمابالنسبة 

  طاليس اليونان على يد    عند، حيث ذهبوا إلى أن الفلسفة هي معجزة يونانية، وأن التفكير الفلسفي ظهر  أرسطويمثله    الفريق الأول: 

 ق.م.  585الذي يعد أول فيلسوف لأنه حاول تفسير الكون تفسيرا عقليا، وكذا لأنه تنبأ بكسوف الشمس سنة 

حيث ذهب إلى أن تاريخ الفلسفة  سير حياة أشهر الفلاسفةمن خلال كتابه  الثالث الميلاديفي القرن  ديوجينيمثله  الفريق الثاني:

 القديمة عند مفكري الحضارة الشرقية القديمة.  يمكن الرجوع به إلى عصر الأساطير الدينية 

 لحظة الفلسفة الإسلامية: 

 أنصار المعجزة الاغريقية: 

اليونان وغيرهم مجرد عيال لهم،في  أن الأصل  على    الملل والنحليؤكد الشهرستاني في كتابه   قائلا: " فإن    الفلسفة هم 

 (5).ال لهم"الأصل في الفلسفة والمبدأ في الحكمة للروم، وغيرهم كالعي

 اللحظة الحديثة والمعاصرة: 

 أنصار الفلسفة "معجزة يونانية" من المحدثين والمعاصرين:  

   م(: 1892-1823) أرنست رينان

رينان الذي إليه يرجع التفسير    من المحدثين والمعاصرين هو المفكر الفرنس ي إرنست  لعل أبرز من بحث في هذه المشكلة

 ( 6)،"تاريخ الأديان"  معجزة جاءت على غير مثال، كما ورد في كتابه  المعاصر للحضارة اليونانية والفلسفة خاصة بوصفها 

التعصب ويتجلى في فكرهم الانحياز لتفوق    وقد أخذ بهذه النظرية معظم المفكرين الغربيين المعاصرين الذين يغلب عليهم

أكد على ذلك عالم  و   (7)،والجهل بتراث الشرق الفكري الذي نهلت من ينابيعه الحضارة اليونانية، أو الأمران معا الغرب،  

البروتستانتي  زيلروالفيلسوف    اللاهوت  إدوار  عن  مE.Zeller   (1814-  1908  )  جلتلوب  بكتابته  الألمان  عند  المشهور 

م "اللحظة  في  منها  القديمة، خاصة  اليونانية  اليونانية الفلسفة  الفلسفة  "تاريخ  كتابه  في  السقراطية"،  قبل   history  ا 

greek philosophy ." 

 
 
،  2008والنشر، الطبعة الأولى  أصولها ومصادرها، جزء الأول، من المرحلة الأسطورية حتى أفلاطون، دار الوفاء لدنيا للطباعة    محمد جمال الكيلاني، الفلسفة اليونانية  (4)

 )بتصرف(.  13ص: 
 . 373ص: الشهرستاني، الملل والنحل، تحقيق: أحمد علي مهنا وعلي حسن فاعود، الجزء الثاني، دار المعرفة، بيروت، لبنان، (5)
اسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الهرم، طبعة حسن طلب، أصل الفلسفة، حول نشأة الفلسفة في مصر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقية، عين الدر   (6)

 .13، ص: 2003الأولى، 
 .14 نفس المرجع، ص: (7)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   30  

 (1788-1900فريدريك نتشه )

في الوقت المناسب،    "إن الإغريق، بالمقابل، قد عرفوا أن يبدءوا  الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقييقول نتشه في كتابه  

وهذا الدرس الذي يحدد اللحظة التي يجب أن نبدأ فيها بالتفلسف، فقد ادخروه بشكل أوضح مما ادخره أي شعب آخر.  

ليس من المفروض أن نبدأ حين نكون تعساء، كما يتصور أولئك الذين يردون الفلسفة إلى الاستياء، بل العكس يجب أن  

مل العمر، مسلحين بالابتهاج الغامر الذي يسببه النضج الرجولي المتين والمنتصر، إن  نتفلسف حين نكون سعداء، في مكت

كون هذه اللحظة بالذات هي التي بدأ معها الإغريق بالتفلسف، يعلمنا ما هي الفلسفة وما يجب أن تكون بقدر ما يعلمنا  

 (8) .حول الإغريق أنفسهم"

 م(:1992-1832) جومبرتز 

النم الفيلسوف  الفلسفة "معجزة إغريقية"، حيث صدر كتابه  لا يخرج  الذي يزعم بأن  ساوي جومبرتز عن هذا الطرح 

اليونان   "مفكرو  سمرمين    Greek Thinkersالشهير  هنري  قوى    Henry Summer Maineبعبارة  "باستثناء  تقول:  التي 

 (٩).ل"ش يء يتحرك في هذا في هذا الكون إلا وهو إغريقي الأص  الطبيعة العمياء، لا يوجد أي 

 م(:1947-1966ليون روبان )

الدراسات   "سيد  زمانه  في  يعتبر  كان  الذي  فرنسا  في  القديمة  الفلسفة  مؤرخ  روبان  ليون  الفرنس ي  الفيلسوف  يؤكد 

يزعم فيه بأن الإغريق قد خلقوا العقل الإنساني، وأن أحد    ،الفكر الإغريقي وأصول الروح العلميةالأفلاطونية"، في كتابه  

 (10).الفكر بالنسبة للحضارات السالفة على خلعوها جزة الإغريقية يكمن في السمة التأملية التيوجوه المع

 م(:1863-1928) جون برنت 

"مؤسس المدرسة المليسية، وبالتالي    هو  طاليسأن    قوله المشهور   فجر الفلسفة اليونانيةفي كتابه    جون برنت  عرف عن

"إننا لا يمكن أن نتحدث عن فلسفة لدى المصريين أو البابليين، أما الذين يمكن أن    ويقول كذلك  (11).فهو أول رجل علم"

ننسب لهم فلسفة من القدماء هم الهنود، بل الأقرب إلى الحقيقة أن نقول أن الفلسفة الهندية هي التي تأثرت بالفلسفة  

أحدث الهندية  السنسكريتية  مذاهب  أن  للباحث  ظهر  فقد  الفلسفة  اليونانية،  البوذية   من  تصوف  أن  كما   اليونانية 

والأوبانيشاد إن كان قد أثر في اليونان إلا أن تأثيره كان ثانويا لا يصل إلى أن يكون مصدرا للفلسفة اليونانية مثلها مثل تأثير  

 (12).المذاهب الأورفية في ثيولوجيا هوزيود مثلا"

 م(:1952-1886إميل برييه )

"إذا كنا نبدأ تاريخنا بطاليس فليس معنى ذلك    قائلاتاريخ الفلسفة  في كتابه    إميل برييه  يخبرنا المؤرخ والفيلسوف الفرنس ي

المكتوبة عن   الفكر الفلسفي، وإنما لسبب عملي صرف هو أن الوثائق  أننا نتجاهل التاريخ القديم الذي تم فيه تكوين 

 
 
، بيروت لبنان، 1٩83  ،فريدريك نتشه، الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقي، ترجمة: سهيل القش، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية  (8)

 .3٩ص: 
 .14المرجع، ص:  نفس (٩)
عية، الهرم، طبعة حسن طلب، أصل الفلسفة، حول نشأة الفلسفة في مصر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقية، عين الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتما  (10)

 .14، ص: 2003الأولى، 
(11) John Burnet, Early greek philosophy, london,1889, p. 31. 
(12) J ,Burnet. Eariy Greek Philosophy, london 1949. p. 21. 



 

 هل الفلسفة معجزة إغريقية؟
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   31  

المتعلقة بالمجتمعات البدائية لا تكفي بدورها في  الحضارات ما بين النهرين ليست كافية وينقصها الوضوح، كما أن الوثائق  

 (13).في طورها البدائي" إرشادنا عن اليونان 

 (2007-1914)جون بير فرنان 

الذي نقوم به    Religions, histoires, raisonsيتحدث جون بير فرنان عن أصول العقل الإغريقي في كتابه   قائلا: "ما 

عندما نتساءل عن أصول العقل الإغريقي، وعندما نسأل عن الشروط الاجتماعية والنفسية التي سمحت بميلاد شكل  

جديد من أشكال التفكير في ركن صغير من أسيا الصغرى يقطنه معمرون إغريق؛ ذلك الشكل الذي من حقنا أن نطلق  

يمثل قطيعة حاسمة مع ذلك النوع من الخيال الأسطوري الذي يشكل أكثر صورة التفكير    إنه عليه تفكيرا عقلانيا من حيث  

نطلب من العقل نفسه أن يبرر ذاته عقليا. كما لو أننا، كي ندرك طبيعة الفكر    البشري شيوعا؟ إن ما نقوم به هو أننا 

ونخضعه بأسلحته،  نحاربه  ال  العقلاني،  عليه  ونطبق  العقلاني،  البحث  الدراسات  لمقتضيات  باسمه  سنتها  التي  قواعد 

فالواضح إذن، أن جان بير فرنان يرجع ظهور التفكير العقلاني مع الإغريق، وهذا    (14)،العلمية والتاريخ على الخصوص"

 هو ما جعله يصفه بالعقل الإغريقي.

 أنصار الصلة بين اليونان والشرق:

بأن    صر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقيةحول نشأة الفلسفة في ممؤلف كتاب  حسن طلب  يقول الباحث  

المصري   المصدر  وإثبات  الإغريقية  المعجزة  نظرية  تفنيد  في  العملي  بالطابع  تتسم  والشرق  اليونان  بين  الصلة  أطروحة 

 الخاص والشرقي عامة، ومن نماذج هذه الأطروحة: 

 (-1950ماير )

(  Ioniai)أويونيا  و  (aeoliaالحقيقي إلا بعد أن احتكت بالشرق في )أيوليا  يرى ماير أن المدينة اليونانية لم تبدأ في الرقي  

بآسيا الصغرى، باعتبار أنه لم يبقَ ش يء في بلاد اليونان لم يلحقه تأثير الشرقيين، فالدين اليوناني اقتبس الش يء الكثير  

 (15). من المعتقدات والأفكار الشرقية

 (1933-1856روبرتسون )

ول من كتابه )تاريخ حرية الفكر( إننا مهما قلبنا وجوه الرأي وأمعنا في البحث، فلن نعثر على مدينة يونانية يقول في الجزء الأ 

الذي جعل جمهرة من أصحاب   أصيلة بريئة من التأثر بالحضارات الشرقية، غير أن الإعجاب الشديد باليونانيين هو 

 (16) .اليونان بحضارة الشرق الرأي كما يلاحظ "روبرتسون" تصر على إنكار تأثر حضارة  

 
 
عية، الهرم، طبعة حسن طلب، أصل الفلسفة، حول نشأة الفلسفة في مصر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقية، عين الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتما  (13)

 .23، ص:2003الأولى، 
  1٩، ص: 2008، دار توبقال للنشر، الطبعة الثانية 1محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي، التفكير الفلسفي، دفاتر فلسفية، العدد  (14)

      J,P. Vernant Religions, Histoires, Raisons, F,M, Paris, 1979, pp 79-103نقلا عن:
الفلسفة في مصر القديمة وتهافت نظرية المعجزة الإغريقية، عين الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الهرم، طبعة حسن طلب، أصل الفلسفة، حول نشأة    (15)

 .16، ص: 2003الأولى، 
 الصفحة. و  نفس المرجع (16)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   32  

 مGeorge Sarton (1884-1905)سارتون  ججور 

من مجال العلم بصفة خاصة دون الخوض في غيره من المجالات النظرية كالفن  جورج سارتون    انطلق المؤرخ البلجيكي

، فيكشف عن زيف نظرية المعجزة  
 
الإغريقية، بل يمض ي إلى أبعد  والدين والفلسفة إلا أنه يصل إلى النتيجة نفسها تقريبا

محمل لما نقول إلا محمل الاعتراف بجهلنا والتسليم به، ويقر    من ذلك، فيقول: نتكلم فيما نسميه المعجزة اليونانية، فلا

الانتقال   بها عملية  التي تمت  الكيفية والتفاصيل  اليونان، وإن كنا نجهل  إلى  الشرق وانتقل بعد ذلك  في  بدأ  العلم  بأن 

 (17).هذه

هذه هي مجمل المواقف سواء تلك التي ردت نشأة الفلسفة إلى بلاد الإغريق واعتبرتها "معجزة يونانية"، أو تلك التي انتقدت  

 لا يمكن قطعها، وهي تلك التي تربطها بالحضارات المصرية والشرقية القديمة. فما    هذا الطرح زاعمة
 
بأن للفلسفة جذورا

 هي المعطيات التي اعتمدها المؤرخون في رد الفلسفة إلى بلاد اليونان؟ 

 الفلسفة إلى بلاد اليونان المعطيات التي اعتمد عليها المؤرخون في رد نشأة

بأن هناك معطيات بناء  عليها افترض  الفلسفة اليونانية تاريخها ومشكلاتها،  في كتابها    مي مطرالدكتورة أميرة حلتحدثنا  

الباحثون والمؤرخون نشأة الفلسفة في بلاد اليونان، فلقد أرجعت الفلسفة بمعناها الدقيق تفكيرا منطقيا غايته تفسير  

وعلمية توفرت عند اليونان لا نجد لها نظيرا عند القدماء  الكون والحياة الإنسانية إلى اليونان لأسباب اجتماعية وفكرية  

 لا المصريين أو الشرقيين. 

 (18)  الأسباب الاجتماعية

 الإغريق يتمتعون بتجربة لا مثيل لها سببها عدم تقيدهم بسلطان العقائد الدينية المتوارثة في الشرق القديم. لقد كان -

في الشرق القديم تضع السلطة في يد ملك أو فرعون تسانده طبقة من الكهنة    الزراعيةكانت مركزية الحكم في الممالك   -

 تضفي على حكمه طابعا إلهيا وهذا الأمر لم يكن حاضرا عند الإغريق.

هذه المركزية في النظام السياس ي وهذا الطابع المقدس للحكم كانا ضرورة يفرضها نظام الزراعة المعتمد على دقة التصرف   -

ياه لضمان ري الأراض ي على مدار السنة في الممالك الزراعية القديمة على نحو ما يعرف في مصر وبلاد ما بين النهرين،  في الم 

ومن هنا فقد كان من الطبيعي أن يتبع هذه المركزية في الاقتصاد والسياسية فرض عقيدة واحدة رسمية للدولة لا يسهل  

 و ما يظهر لنا الإغريق. على الأفراد الخروج عليها أو نقدها على نح 

 (19) الأسباب الفكرية والعلمية

إن الطابع الفكري الذي توصل إليه اليونان واختُصوا به دونَ باقي الأمم الشرقية الأخرى هو اكتشافهم لمفهوم العلم بمعناه  

جزئية، فكان بحثهم  الحديث، أي إدراكهم أن العلم في يكمن وضع القوانين والنظريات المفسرة لمجموعة من الظواهر ال

 
 
 . 146، ص: 1٩61مؤسسة فرانكلين، القاهرة، الجديدة، ترجمة: إسماعيل مظهر، دار النهضة العربية بالاشتراك مع  العلم والإنسيةجورج سارتون، تاريخ  (17)
 لخصنا هذه الأسباب من كتاب:  (18)

 23، ص: 1٩٩8أميرة حلمي مطر، الفلسفة اليونانية تارخها مشكلاتها، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، طبعة  
 لخصنا هذه الأسباب من كتاب:  (1٩)

 24، ص:1٩٩8دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، طبعة  أميرة حلمي مطر، الفلسفة اليونانية تاريخها مشكلاتها، 



 

 هل الفلسفة معجزة إغريقية؟
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   33  

دائما لا يقف عند حد وصف الظاهرة الجزئية بل بربطها بغيرها للوصول إلى العلة المفسرة لها أو القانون الكلي الذي به  

يقول بأن الإنسان قد ارتقى عن    ما بعد الطبيعةفي كتابه    أرسطونفسر الجزئيات الكثيرة المشاهَدة في الواقع، ولهذا نجد "

قد شفى   يوانات إلى مرحلة الفن بأنه قد تجاوز مرحلة الخبرة التجريبية؛ فمثلا عندما نقول بأن دواء معيناسائر أنواع الح

وأنه شفى عددا آخرَ من    عندما مرض بهذا المرض  سقراطعندما مرض بمرض معين وأن هذا الدواء قد شفى    كالياس

هو أمر يرجع  و  معينا يشفي دائما مرضا معينا فهذا حكم عامالناس فهو من قبيل الخبرة، أما الوصول إلى القول بأن دواء  

ويقول أيضا " نحن لا نعتبر الإحساس معرفة علمية، لأنه لا يفسر لنا السبب، فالإحساس يفيدنا بأن النار    (20) ،إلى الفن"

 .(21) ساخنة ولكنه لا يفسر لنا لماذا كانت النار ساخنة"

  لاسفة اليونان كما أن علومهم قد تطورت عن المرحلة التجريبية التي كانت عند إن العلم النظري كان واضح المعالم مع ف

الشرقيين أقرب إلى قواعد لحل المشكلات العملية، ومما لا ريب فيه هو كون فلكيي اليونان قد استفادوا من هذا الأمر  

 ضا. )خصوصا حسابات البابليين وتنبؤهم بالخسوف(، إلا أن فلك البابليين ظل تجريبيا مح

فلم يأتِ وقت ظهورها إلا في القرن السادس قبل    أميرة حلمي مطرإذا أردنا الحديث عن المرحلة العلمية حسب الدكتورة 

ق،م، فاستطاع اليونان أن    523الميلاد عند اليونان مند أن قدمت المدرسة الفيتاغورية أول بحث علمي في الفلك عام  

على مدى جيلين أو ثلاثة من معلوماتهم في الفلك نتائج عن كروية الأرض ودورانها  يستنتجوا من خلال بحوثهم في هذا المجال  

الفلك من طابعه الأسطوري والتنجيمي صوا علم 
 
الكسوف، وخل في  ، وبالرغم من  حول الشمس، ونظريات أخرى كثيرة 

نظريات عملية حول الطبيعة،  إلا أنهم لم يفكروا في وضع    (22) ،العديدَ من الآلات كالمضخة والشاذوف  اكتشاف المصريين 

 كما توصل اليونان إلى ذلك حينما قالوا بأن الطبيعة تخش ى الفراغ. 

 على سبيل الختم 

سلف، وبعيدا عن كل القراءات المتحيزة، نجد أنفسنا ملزمين بهذا الاعتراف الذي مفاده أن اليونان مدينون    ما من خلال  

السابقة عليها بعناصر كثيرة دخلت في تكوين علومهم وفلسفتهم، واليونان أنفسهم   أيضا للحضارات الشرقية القديمة 

ق.م( نفسه    484)  Hérodoteبأن هيرودوت    مطر  أميرة حلمي رة  وتخبرنا الدكتو   سجلوا إعجابهم بحضارة القدماء المصريين،

العملية،   قد سجل إعجابه بحضارة القدماء المصريين واعترف بتفوقهم على أهل بلاده في كثير من الصناعات والفنون 

اليونان وعلماؤهم من علوم ونظريات أخذوها عن المصريين ومن قبيل ذلك أن فن المس احة  وذكر ما يدين به فلاسفة 

arpentage    عند الهندسة  علم  مصدر  كان  الفيضانات  بعد  الأراض ي  توزيع  إعادة  في  يستخدمونه  المصريون  كان  الذي 

قد زاروا    اليونان، وكذلك الكثير من الروايات عن هيرودوت وغيره تؤكد أن أكثر الفلاسفة السابقين على عصر سقراط 

والفلك، ومن هؤلاء طاليس وفيتاغورس وديمقريطس وأفلاطون  مصر وأخذوا عن كهنتها علوم الرياضيات، والهندسة،  

(23).الذي تفيض كتاباته عن مصر بالكثير من الإعجاب والتقدير

 
 
 المحرر(. -الجدير بالذكر أن الفن في الفكر الإغريقي قد يعني الصنعة، ويدخل العلمُ في ذلك ) 24نفس المرجع، ص:  (20)
 نفس المرجع، نفس الصفحة.  (21)
 المناطق المنخفضة إلى المناطق المرتفعة.آلة كانت تستخدم عند المصريين للري وهي تسهل عميلة رفع الماء من  (22)
 .26/27، ص:1٩٩8أميرة حلمي مطر، الفلسفة اليونانية تاريخها مشكلاتها، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، طبعة  (23)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   34  

 التسامح 
 نحو اتجاه لضبط أمور الحياة .. رؤية فلسفية 

 (1) درويش بهاء

 مدخل 

في العقل تثور النفس مع صاحبها ومع غيرها وتغلي  وفي العقل ومن العقل يسود السلم.في العقل ومن العقل تبدأ الحرب، 

  ، فتقوم الحرب على الأرض. وفي العقل يسود الاتساق مع النفس ومع الغير فيشيع الهدوء داخل الذات  الدماء في العروق،

ضبط  من هنا كان العقل هو مناط حدوث السلم والحرب على الأرض. لذا كان دور الفلسفة    ويسود الاستقرار على الأرض.

ما في العقل، ضبط التصورات المستقرة والوافدة، ففي هذا الضبط ضبط لحياة الإنسان والمجتمعات. هكذا يظل دور  

توضيح المفاهيم من أجل ضبط حياة    –ن  إذ  –  الفلسفة توجيه حياة الإنسان والمجتمع لما فيه صلاحه. مهمة الفلسفة

سنحاول    ة الفلسفة مهمة إنسانية لا تخضع لا لمكان ولا لزمان.وذلك على مدار كل العصور. مهم  الإنسان والمجتمعات

  حدوده، لننتهي من تحليلنا له  تحليل مفهوم التسامح من خلال تعيين مفهومه وأشكاله وشروطه والعلاقات التي يربط بين

 ما إذا كان أداة لضبط أمور الحياة أم لا.  بيانإلى 

 التسامح عبر التاريخ  مفهوم

  إلى آخر   ، علاقة بين طرفين: متسامِح ومتسامَح معه. قد يكون الطرفان شخصين أو أسرتين أو قبيلتين أو دولتينالتسامح  

إلا أن التسامح ليس بالضرورة علاقة واحد بواحد، فقد يتسامح فرد   الكيانات التي يمكن أن تتسامح مع بعضها البعض.

ة مع أقلية. فقد يتنازل شخص عن حقه تجاه أسرة أو قبيلة،  مع مجموعة أو تتسامح مجموعة مع فرد، أو مجتمع أغلبي

موجود في    مفهومهو كذلك و  ، التسامح مصطلح وجد في الأدبيات الفلسفية عبر تاريخ الفلسفة  أو مجتمع تجاه فرد واحد.

 الأديان السماوية وغير السماوية وعرفته الحضارات القديمة. 

 من أشكال التسامح، يمكننا تذكر كيف كان سقراط  تمثل ف  إذا أخذنا أمثلة سريعة عبر التاريخ
 
يطلب من  ي كل منها شكلا

نا  ؤ : يجب أن نركز فيما يمكننا التحكم فيه وهي أرايقول   الرواقي أبكتيتاس  كذلك كان  محاوريه تفنيد أفكاره والاختلاف معه.

الآخرين. آراء وسلوكيات  التحكم فيه وهي  بالتسامح  نادام  وسلوكياتنا، ونتجاهل ما لا يمكن  الهندي أشوكا  ة الامبراطور 

الثالث ق القرن  الغربية  بل الميلاد  الديني في  السياسية مثلما هو في الحضارة  هي فضيلة لا صلة لها باحترام الاستقلالية 

 الحديثة. 

”. م الطلقاءفأنت ذهبوا ا“ورسالة التسامح في الإسلام ”، أعداءكم  هي“أحبوا المسيحية الكتاب المقدس في رسالة التسامح في

  اكتسبت فكرة التسامح الديني أهمية بالغة في القرن السابع عشر في أوروبا، وذلك بعد حدوث حركة الإصلاح الديني   وقد

في الكنيسة الغربية في القرن السادس عشر التي قسمت أوروبا إلى معسكرات دينية متنازعة وهو ما أدى إلى نشوء   هذه

  –  1483لوثر )مارتن  –  أو الثورة الدينية في الكنيسة الغربية  – ت دينية. قاد الإصلاح حروب أهلية وخلق عداءات وكراهيا

 
 
 . أستاذ الفلسفة جامعة المنيا مصر، عضو اللجنة الدولية لأخلاقيات البيولوجيا، اليونسكو، باريس  (1) 



 

 . رؤية فلسفيةالحياة.التسامح: نحو اتجاه لضبط أمور 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   35  

الحركة م1564–  150٩)( وجون كالفن  1546 تأثيرات سياسية واقتصادية واجتماعية    –  (. أسست هذه  لها  والتي كان 

المدى البروتستانتي  –  بعيدة  المسي   للمذهب  للديانة  الرئيسية  الثلاثة  الأفرع  الحركة من  )أحد  ما دعا لخروج هذه  حية(. 

الكنيسة الرومانية الكاثوليكية أن الحياة داخل الكنيسة قبيل حدوث هذه الحركة كانت قد أصبحت شديدة التعقيد.  

أصبحت الكنيسة تتدخل في الشؤون السياسية بشكل متزايد. أدى الفساد السياس ي والمؤامرات وصكوك الغفران والتزايد  

 (2) .كنيسة في الحياة السياسية في أوروبا أن بدأت الكنيسة تفقد دورها كقوة روحيةالمستمر لقوة ال

عاصر الفيلسوف الانجليزي جون لوك في هولندا نشأة دولة علمانية تسمح بالاختلافات الدينية، وهي الدولة التي نشأت   

ع مرسوم نانت  
 
 edict ofكرد فعل لكراهية الكاثوليك للبروتستانت وإساءة معاملتهم. ورغم أن هنري الرابع في فرنسا وق

Nantes  في الدولة، إلا أن لويس الرابع عشر ألغى هذه الاتفاقية عام  البروتستانت الفر بموجبه  ي منح  ذوال 
 
نسيين حقوقا

معاملة  م،  1685 إساءة  إلى  أدى  ما  وهو  الديني،  التسامح  في  الأولى  الرسالة  كتابة  لوك  جون  فيها  بدأ  التي  السنة  وهي 

 الذين رحلوا في جماعات ضخمة.   Huguenots  البروتستانت الفرنسيين

وهو الصراع الذي ساهم في إحداث الحرب الأهلية.    ،كان الصراع الديني عنوان القرن السابع عشر  أما في انجلترا فقد  

الحقيقة أن تحديد موقع جون لوك من التسامح الديني مسألة ليست سهلة. بالطبع كان للدين وخاصة المسيحية تأثيره  

للكنيسة    إنه ينتميك؟ ظل لوك حتى وفاته يقول الأكبر في فلسفة جون لوك. ولكن لأي طائفة من المسيحية كان ينتمي لو 

حدى طوائف البروتستانت  إ)وهي    latitudinarianismبينما زعم البعض أنه ينتمي لطائفة المساحية    Anglicanنجيلية  الإ 

 التي ترى أن التمسك بتعاليم معينة وممارسات خاصة ليس  
 
 بصورة أكبر(. ظ   ،ضرورياالأكثر تسامحا

 
ل  بل ربما كان مضرا

. رأى لوك بعينيه الجموع وهي تهرب من فرنسا وذلك عندما ألغى لويس الرابع م165٩لوك يكتب عن التسامح الديني منذ

نانت   اتفاقية مرسوم  في وقته،  edict of Nantesعشر  الديني عما يحدث  التسامح  في  . ورغم أن لوك لم يقصر حديثه 

 بحجج تنطبق على المسيحية فقط، بل  
 
 لمبدأ التسامح الديني نفسه بصفة عامة، إلا أن تنظيره كان مختلطا

 
وأعطى تنظيرا

 خاصة بالبروتستانتية فقط. لم يدرج لوك الكاثوليك ولا الملحدين ضمن الطوائف ال
 
تي يجب أن نتسامح معهم.  وأحيانا

ربط لوك تسامحه الديني برؤيته للحكومة المدنية. الحياة والحرية والصحة والممتلكات اهتمامات مدنية وحقوق طبيعية.  

 التدخل بالقوة لحماية هذه الاهتمامات. أضاف لوك لهذه الحقوق الطبيعية حريتي في  
 
من حق الحكومة المدنية أحيانا

من خلاله أعبد الله. وبالتالي ليس من حق الدولة إجبار أي إمرئ على طريق معين لعبادة الله أو إجباره  اختيار الطريق الذي  

  (3) .على الإيمان باعتقادات معينة

( فقد كان يرى أنه في الدين تكمن نصوص التسامح وكان يشير إلى نصوص  1778 - 16٩4)  فولتير الفيلسوف الفرنس ي  أما 

ما كنت لأهتم بالعقيدة لو تسامح رجال الدين مع الآخرين، ولكن تعصبهم الذي لا   بالتسامح. يقول:كثيرة في الإنجيل تأمر 

 في الإنجيل هو مصدر النزاع الدامي في التاريخ المسيحي، لن يتحقق السلام ما لم يتسامح الناس مع بعضهم  
 
نجد له أثرا

 .  والسياسة والفلسفة"البعض، ويتعلم كل فرد كيف يتسامح مع المختلف عنه في الدين  

 
 
(2) https://www.britannica.com/event/Reformation. In ENCYCLOPEADIA BRITANNICAello, M. (2019). Reformation: Christianity. Petruzz  تم الدخول

  201٩سبتمبر  14بتاريخ 

  2021يوليو  1: نحو فهم جديد للفلسفة، منصة معنى، تطبيقية بالضرورة “الفلسفةبهاء درويش  
https://mana.net/16248  (3)  



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   36  

مهاتما    أما للهند  المعاصر  الروحي   شعار   (1٩48  -186٩)  غانديالزعيم 
 
رافعا اللامشروط  التسامح  فلسفة  أسس    فقد 

. قاد غاندي المقاومة ضد سياسة العنف وأسس لسياسة  "العنف واللاتسامح صفقة خاسرة لأنهما ضد الفطرة الإنسانية"

“  :
 
أيضا أقواله  ومن  الحياةأاللاعنف.  تتواجد  اللاعنف  يتواجد  “ينما  ا”،  اللاإن  والتسامح  لدى   لمطلقعنف  عظمى    قوة 

 (4).”الإنسانوهي أعظم ما أبدعه  الإنسان

 كما نراه  التسامح

”. وأرى أنهما ليسا شيئين يمكن عطف أحدهما )قبول الآخر( على الآخر )التسامح(. ولكن  التسامح وقبول الآخر“  عادة  يقال

   العلاقة بينهما علاقة هوية، أو علاقة تحديد وتوضيح. فالتسامح هو قبول الآخر وليسا شيئين يضاف أحدهما للآخر.

  ” مختلفة   ”و  التسامح الذي نعنيه يعني قبول الاختلاف، أي قبول أصحاب أفكار أو معتقدات أو رؤى أو سياسات مختلفة.

الآخر الذي يحملها أو يمارسها. بهذا المعنى    من  نقبلها  هذا  لنفسه ومع  دنا أح  يرضاها   لا  صحتها أوبعتقد  نبمعنى أننا قد لا  

 هو تسامح، وبالتالي هو في أساسه قبول الاختلاف. 

 التسامح   شروط

القدرة على ألا يتسامح    المتسامِح  الأول   الطرف   دىأن يكون ل  يجب  ، إذالقدرة والإرادةيفترض التسامح )أو قبول الاختلاف(  

  ومن ثم يصبح تس
 
ناتجا إرادةامحه  نتيجة ضغوط خارجية،االتسامح من داخله وليس عن    عن  للتسامح  وإلا    ضطرار 

 مبرَّ ذا كان التسامح هو قبول الاختلاف، يجب أن يكون الاختلاف  إ كيسقط معنى التسامح. كذل
ً
 أخلاقيا

ً
، فقد أقبل أن  را

، ولكن لا 
 
 أو عقائديا

 
كاره للمجتمع أو الناظر للآخرين كأشخاص أدنى منه  أتسامح مع ال  يجب أن   يختلف معي آخر فكريا

،    لمن ينظر للبشر الذين كرمهم الله بأنهم أدنى قيمة هو قبول   قيمة. لأن التسامح قيمة أخلاقية، وأن أقبل
 
لما ليس أخلاقيا

يمة أخلاقية  كأن أقبل نظرة شخص لآخر نظرة دونية وأطالبه بالتسامح وقبول هذا، فهذا تناقض، لأنه غرس أو تنمية لق

. )التسامح( 
 
 عن طريق قبول ما ليس أخلاقيا

 حدود التسامح

رأو لا ي -ل أتسامح مع من لا يقبل ه  قيمة التسامح؟  -قدَّ

 بند، ولكن لأن  من أجل  ليس  من لا يقدر قيمة التسامح،  التسامح مع  لدي أنه لا يجب   الرأي
 
في التسامح معه    معاملته ندا

، ترسيخ
 
 قبول لما ليس أخلاقيا

 
. بتسامحي معه  )وهي التسامح(  لقيمة أخلاقية   أيضا

 
. فأنا  من خلال قبول ما ليس أخلاقيا

 )التسامح( من خلال قبول أمر لاأخلاقي. وهي رسل رسالة بأنني أرسخ لقيمة أخلاقيةأ كبذل

امح يخصان الأفكار والمعتقدات والرؤى وليس الحقوق المدنية أو  لاختلاف والتستوضيحه وهو أن ا   ضروري آخر من ال  أمر 

بل وأسرة واحدة. يعزى    ،واحد البشر بطبيعتهم مختلفون، حتى أولئك الذين ينتمون لمجتمع    السياسية أو توزيع الثروات.

والرؤى والمعتقدات، فهذه  اختلافهم لاختلافات وراثية واختلافات بيئية. للمدى الذي لا يضر معه اختلاف البشر في الأفكار  

 
 
شتاء   22وأبعاده الحضارية في الفلسفة الغربية. قراءة نقدية لإشكالية العلاقة بين النظرية والممارسة”. مجلة الاستغراب. العدد  “التسامحعبد الله محمد علي الفلاحي    (4)

 .284. ص 2021



 

 . رؤية فلسفيةالحياة.التسامح: نحو اتجاه لضبط أمور 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   37  

تعددية طبيعية يجب احترامها ويجب العلم أنه أمر طبيعي. ثم إن تعددية الآراء تفتح منظورات ورؤى تعود بالفائدة على 

الواحدة المتحجرة. أما أن يحاول المختلف فرض    من الانغلاق والرؤية 
 
المجتمعات والإنسانية جميعها. فهي أفضل كثيرا

    -وصايته
 
 ولا يتفق مع الطبيعة البشرية التي جبلت على الاستقلالية  -أو بممارسة العنففكريا

 
على غيره، فهذا ليس اختلافا

 والتحرر. ولكنه محاولة لتغيير هذه الطبيعة البشرية التي جبلت على الحرية.  

أو توزيع الثروات.    لا مجال للقول باختلاف أو تسامح بشأن حرمان شخص أو مجموعة من حقوقهم المدنية أو السياسية 

من حق الجميع التمتع بحقوقهم المدنية والسياسية كاملة غير منقوصة. الجميع في هذا الشأن متساوون. لا تسامح تجاه  

انتقاص حق أحد الأشخاص فيها. الحقوق المدنية مثل الحق في الأمن الشخص ي والحق في الجنسية وفي الحياة وفي محاكمة  

حرية التعبير والمساواة أمام القانون. أما الحقوق السياسية فهي مثل الحق في الممارسة السياسية    عادلة متى لزم الأمر وفي

كالانتخاب والتصويت على النحو الذي ينظمه دستور كل دولة والذي يكفل عدالة ومساواة بين أبناء الوطن. كذلك فإن  

ال اختلاف  على  اعتمادا  من مجتمع لآخر  اختلف  وان  الثروات  توزيعه  توزيع  يتم  أن  يجب  فإنه  والتقاليد  والعادات  دين 

 بطريقة تحقق العدالة وتحافظ على الكرامة الإنسانية لكل شخص.

 صور التسامح 

 بعدة صور:  التاريخ عبر  التسامحلقد فهم 

هنا    قلية؟التسامح قبول الأغلبية لأقلية تحيا معها في مجتمع واحد. هل تتسامح الأغلبية مع الأ  حيث يعني   :الصورة الأولى

يحدث الأقلية  مع  الأغلبية  تسامح  أن  السلم    نجد  تحقيق  أجل  من  الأولى  أخلاقية.  لأسباب  أو  براجماتية  لأسباب  إما 

 والاستقرار داخل المجتمع، والثانية لأنه من حيث المبدأ يجب قبول المختلف معي وعدم النظر إليه ككائن أدنى مني. 

 يش، وهذه تكون بين قوتين أو فريقين متساويين في القوة والوزن. : التسامح بمعنى التعاالصورة الثانية

 للتسامح مع الأضعف. كان  وإن
 
 عادة لا يدوم التعايش والتسامح هنا لأنه مع تغير موازين القوى، لا يجد القوي مبررا

الثالثة للمختلفين  الصورة  احترام  نظرة  والمعتقدات  والدين  الرؤى  في  المختلفون  الأفراد  ينظر  يتمتع  :  أن  بشرط  معهم 

 الجميع بجقوق واحدة ويتم توزيع الموارد بشكل عادل. 

دخول   من  المحجبات  منع  من  فرنسا  في  يحدث  مثلما  السياسية،  والحياة  الخاصة  الحياة  ميداني  بين  يميزون  أنهم  إلا 

 المدارس الحكومية التي تعلم الطلاب كيف يكونون مواطنين مستقلين. 

وهو ما يتضمن قبول هذه الأفكار المختلفة ولكن    ولكن احترام أفكارهم وآرائهم  ،الآخرين: لا يكتفى باحترام  الصورة الرابعة

 .(5)النظر إليها على أنها أقل جاذبية من غيرها

 لماذا التسامح وقبول الآخر؟ 

 
 

(5) Forst, Rainer, "Toleration", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/toleration/  



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   38  

 تقديم تبريرات.    وظيفة
 
مة بطبيعة الإنسان. طبيعة  رتباط هذه القيأن ما يبرر ضرورة التسامح هو ا  نرى الفلسفة دائما

الإنسان أنه "مستقل"، واستقلاله يعني اقتناعه بما يشاء وممارسته وتعبيره عما يشاء. من هنا كان من الضروري أن أقبل  

طلب    رفض التسامح يعني  وإلا فإن  طالما أنه لا يسعى للإضرار بغيره.  قناعاتي  عنقناعاته وممارساته وتعبيراته المختلفة  

 ة الإنسان. تغيير طبيع

 نوعا التسامح 

 للتسامح المعرفي،  للتسامح
 
  يجب أن نتسامح مع أراء الآخرين لأنه إما أنه ليس نوعان: تسامح معرفي، وتسامح أخلاقي. وفقا

 على غيرنا  من الصواب
 
الإلزام ليس أفضل وسيلة    مستقلون، أو لأن هذا الفرض أو  البشر   إنمن حيث    أن نفرض رأيا

   دى الآخر معارف أفضل مما لدينا أو قد ينتج عن تلاقح أفكارنا وأفكار المختلف معنا معرفة أفضل.فقد نجد ل معرفية.

 ل  أما
 
مستقل مثلي، رفض ي ممارسته حرية الفكر أو التعبير    فرد  يجب أن أتسامح مع الآخر لأنهف  لتسامح الأخلاقي،وفقا

قراري باستقلالية الإنسان تلزمني أن  . إأقبلها لنفس يرفض لقيمة أخلاقية    إنه تناقض ذاتي، أو تناقض أخلاقي من حيث  

 .أقبل استقلاليته وبالتالي قبولي له

 (6).للتسامح الأخلاقي حدود وهي استقلالية الآخر: لا يمكن التسامح مع الفعل المستقل الذي يحد من استقلالية الآخر

 . تسامح متبادل، شرطه تسامح الطرفين نالتسامح الأخلاقي إذ

 عيوب؟ للتسامح   هل

التسامح بتعريف بسيط هو أن أقبل ما لا أقبل. كيف يكون  . إذ  فكرة مناقضة لذاتها  في ذاتها   لتسامحأن فكرة ا  بعض ال  يرى 

 ذلك؟ كيف أقض ي على هذه المعضلة؟

الأحكام من الدرجة    مات أخلاقية من الدرجة الثانية.إحدى الحلول المقترحة أن أميز بين أحكام من الدرجة الأولى، والتزا 

الالتزامات الأخلاقية من الدرجة الثانية    الأولى هي الأحكام العملية والعاطفية التي تركز على سلوكيات واتجاهات معينة،

راع بين رد الفعل  هي تلك الأحكام التي تتخطى العواطف وتتجه نحو المباديء العقلية العامة. تكمن معضلة التسامح في الص 

العفوي )العاطفي( من الدرجة الأولى والالتزام من الدرجة الثانية الذي يتجه نحو المباديء العقلية مثل احترام الاستقلالية  

ويجب إعطاؤها الأولوية والاحتكام    تتجاوز ردود الفعل العفوية  -بالضرورة  -لالتزامات الأخلاقيةا  أو التحكم في الذات. ولكن

 (7) .لمباديء العقلية العاطفةتتجاوز ا ثلما، مإليها

 الديني  لامعقولية عدم قبول الاختلاف 

فإنه    تأسيسنا قبول الاختلاف على استقلالية الإنسان،  أنه لما كان كل فرد يتصف بالاستقلالية، وهو ما أوضحناه في   نرى 

   لما كانت الأفراد تختلف
 
 وفكريا

 
؟ ما  وتقبل في أغلبها هذا الاختلاف، فلم تتعصب وتتشدد إزاء الاختلاف العقدي  بيولوجيا

 ختلاف في الرؤى دون الاختلاف الديني؟ الا   قبول  مبرر

 
 

(6) Fiala, A. Toleration. In Internet Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/tolerati/  
(7) Fiala, op.cit. 



 

 . رؤية فلسفيةالحياة.التسامح: نحو اتجاه لضبط أمور 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   39  

 أن حل هذه المعضلة يكمن في إبراز واقعة الاختلاف والتركيز عليها وتوعية الناس بأنها واقعة لا يجب    كنا
 
قد أوضحنا سابقا

بل يجب قبولها كأمر واقعي، فينشأ الناس وقد اعتادوا قبول هذا الاختلاف. ولكننا للأسف في التعامل    ،بشأنهاالاختلاف  

 منا أن ذلك يبعد  
 
، نحاول التركيز على القواسم المشتركة بين الأديان والعقائد ظنا

 
مع الاختلاف الديني العقدي تحديدا

أن يتم التركيز على أوجه الاختلاف، وليس على القواسم    الحل لدينا  التعصب والتشدد والصراع بين أبناء العقائد المختلفة.

 لتوضيح ذلك نقول:   المشتركة، بالطريقة نفسها التي نربي بها الأبناء في المنازل.

 بين بني البشر  –  الاختلاف
 
طبيعة الحياة    تمثل  كونية  مسألة طبيعية يجب أن يقبلها الناس على أنها سنة  –بيولوجيا وفكريا

بشر. الاختلاف العقدي يختلف عن غيره من أوجه الاختلافات في أن العقيدة من الأمور التي يصعب تغييرها لدى الأفراد  وال

من الممكن تغيير ما تأسس عن قناعة عقلية من خلال النقاش.    .عقلية  قناعةلم تنشأ ولم تتأسس عن    –  في الغالب  –  لأنها

الثقافة التفكير وبحكم طبيعة التعامل مع أمور العقيدة.    مستويات   ريره بحكمالعامة لتب  تسعى  أما العقيدة فهي ولاء لا 

 أو فهم مغزاها
 
ولا    ، فمازالت هناك على سبيل المثال قبائل بدائية تمارس طقوس وعادات لا يمكن للكثيرين قبولها عقليا

بها. كذلك   القبائل هم أنفسهم تبريرها أو شرح مبرر الإتيان  لا يشغل المؤمنون بالأديان السماوية  يمكن للمنتمين لهذه 

   المختلفة أنفسهم بإيجاد تفسير أو تبرير لكل أمر إلهي يندرج ضمن أوامر الدين الذي ينتسبون إليه.

 لظهور أي شكل من أشكال التعصب أو التطرف أو النزاع.    –  ظاهرة الاختلاف  – إن فهم هذه الظاهرة  
 
يجب أن يكون مانعا

م واقعة أن الاختلاف هو أساس التعاون بين الأطراف يجب أن يكون أساس قيام كل أشكال  ليس هذا فقط، بل إن فه 

 التعاون.

   –ولكن الواقع  
 
 وحديثا

 
قد أثبت أن الاختلاف العقدي أدى إلى حروب طويلة وسيل الكثير من الدماء. فكيف يمكن    –  قديما

. للتصدي للتعصب  المعاصرة على نشر ثقافة التسامح تتفق معظم الحلول    تجنب مثل هذه المصادمات الدموية مرة أخرى؟ 

النزاع الناش يء عن الاختلاف العقدي وأوافق    –   إن لم أقل إنهاء  –هذا هدف رائع ونبيل، وهو بالفعل ما سيؤدي إلى تخفيف  

شتركة  تتركز معظم أساليب نشر ثقافة التسامح على التركيز على القواسم الم  عترض على أسلوب تحقيقه. أعليه. ولكني  

بين المنتمين للأديان المختلفة. تتلخص الحجة التي يستندون إليها في أنه بما أن هناك قواسم مشتركة بين سائر المتدينين،  

 ما لأنه    فلنركز عليها ونتعايش من خلالها.
 
 ننثره على النار، من شأنه أن تثور النار من تحته يوما

 
أرى في هذا الحل رمادا

 لها  ببساطة إخفاء للحقائق
 
 شفافا

 
 للمشكلة. ، وليس عرضا

 
 وبالتالي ليس حلا

ن فهم الاختلاف العقدي والتركيز على وجود هذا الاختلاف وفهم ضرورة التعايش معه هو ما يؤدي إلى التسامح وليس  إ

البعض أن  ، يعتقد  زيادة انتشاره  والخوف من  حالات العنف الناتج عن الاختلاف العقدي  خفاء الاختلاف. في ظل ظهور إ

التركيز على القواسم المشتركة هو ما يمنع النزاعات الدينية. أرى العكس تماما أن التركيز على الاختلافات وفهم أن الاختلاف  

   خفاء مآله أن يعرف الناس الحقيقة، عندئذ لا يمكن منع النزاع. لنزاع هو ما يمنع النزاع. لأن الإ أمر طبيعي لا يبرر ا

التعام  طريقة  في  أنهم مختلفون  لنا  واقعة  والإناث  الذكور  الأبناء  عن  الوالدين  يخفي  لا  مثال.  الواحدة  الأسرة  داخل  ل 

 على الأقل
 
ولكن يفهم الأبناء مع الوقت أن الذكور يختلفون عن الإناث وأن على كل من    –  الذكور عن الإناث  –فسيولوجيا

 أمام
 
 مثلا

 
يجب أن    هذا الاختلاف  أنه مع  النوع الآخر. مع التركيز على  الآخر أن يحترم هذا الاختلاف، فلا ينكشف جسديا

 التعايش.  يحدث الاحترام حتى يسود



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   40  

لتركيز  . يجب اأو مجتمعات مختلفة  في مجتمع واحد  سواء أكانوا  بالطريقة نفسها يجب التعامل مع المنتمين لعقائد مختلفة 

إ إلى اعلى واقعة الاختلاف وليس  التركيز عليه لا يؤدي  إلى  خفاؤه.  الوقائع هو ما يؤدي  العكس، إخفاء  لصدام، بل على 

  إ علان و إالصدام بعد اكتشافها.  
 
براز الاختلاف والتركيز على واقعة أنه اختلاف لن يمكن تجاوزه وتدريب المختلفين دينيا

 هو المواجهة الصحيحة لأن الحياة لا تستقيم بدون فهم هذا الاختلاف وهذا التعايش م
 
ثلما لا تستقيم  على التعايش معا

 بدون فهم الاختلاف بين أفراد الجنسين وضرورة التعايش بينهم وفهم وتقبل هذا الاختلاف. 

قد يقول البعض لكن التعايش بين أفراد الجنسين مهم لحفظ النوع ولكن الأمر ليس كذلك بين أصحاب الأديان المختلفة.  

أفضل من تواجدهم مع غيرهم من أصحاب الديانات الأخرى.   بل  ، بصورة جيدة  يتعايشوايستطيع أبناء الدين الواحد أن  

 الأمر ليس كذلك بالنسبة لأبناء النوع الواحد. لا تستقيم الحياة بدون التنوع، ولا تستمر بدون وجود الجنسين. 

ن مجتمع واح د من أبناء  يمكن الرد على ذلك بأن الواقع يثبت أنه لم يحدث في أي مرحلة تاريخية عبر التاريخ كانت أن تكو 

دين واحد. التعددية الدينية ظاهرة كونية موجودة في كل المجتمعات لا يخلو أي مجتمع منها وبالتالي يصبح التعايش ضرورة  

 حتمية لا مناص من التفكير في طريقة تحقيقه. 

لضرورة؟ هل  ولكن كيف يمكن تحقيق التعايش الذي تستوجبه التعددية الدينية في ظل أديان لها منطلقات مختلفة با

في  بأن  إيماني  هذا مع  يتسق  معنى؟ وكيف  بأي  منطلقاته؟  أقبل  وأن  الدينية  الآخر لمنطلقاتي  بالتعايش قبول  المقصود 

 عقيدتي يكمن الخلاص والفوز الأخروي، وهو الأمر نفسه الذي يعتقده الآخر؟ 

 أرى أنه على كل متدين، أو منتسب لدين معين واجبان: واجب ديني وآخر دنيوي. 

الواجب الديني أن يفهم بداية أنه لا وجود لدين يدعو للقضاء على غير المنتمين لتعاليمه، أو محاسبتهم محاسبة الإله  

 على هذه الواقعة وبما يتلائم مع مقتضيات العصر ويمارس    -بالتالي -للعبد. عليه
 
أن يفسر سائر تصوراته الدينية اعتمادا

 الأديان الأخرى أو غير المنتسبين لأي دين.   شعائر دينه دون إيذاء غيره من أصحاب

 أن ينفتح
 
على الحياة الدنيوية التي تتسع لكل البشر، فالقيم الأخلاقية قيم مشتركة بين أصحاب    - بقيم دينه  -عليه ثانيا

والعلمانيين  ،جميعهاالأديان   المتدينين  سائر  عليها  يتفق  واقعة  على  تتأسس  الملحدين،  وبين  وبينهم  ما  -بل  أخذنا    إذا 

وهي أن "للإنسان كرامة يجب احترامها". للإنسان كرامة في المفهوم الإسلامي يجب    -العلمانيين بمعنى غير المنتسبين لدين

الله خلقه على    اليهودي والمسيحي لواقعة أن للإنسان كرامة أن  احترامها لأن الله اختاره خليفة له على الأرض، والتفسير

 
 
 للفلسفات التي لا ترتكن للأساس الديني لأن الانسان هو الكائن الذي يتميز عن الكائنات  صورته. والانسان كذلك وفقا

القيم المشتركة رغم اختلاف تصورات ومنطلقات أصحاب الأديان المختلفة    -الأخرى بالعقل وبالتالي بحرية الإرادة. هذه 

 (8) ول الآخر وتحقق التعايش بين المجتمعات.كافية لإقامة تعددية دينية مبنية على الاحترام وقب -وغير المتدينين 

 ترسيخ قيمة التسامح  كيفية

الأخلاق تستغرق    في ضبط سلوك الأفراد والمجتمعات ونشر القيم وإنفاذها. ولكن إذا كانت  لقانون والأخلاقكل من ا  يشترك

تسهم  كي   
 
اس   وقتا القيمفي  ما  تقرار  مجتمع  .في 

 
إنفاذا أسرع  فالقوانين  تعليمها    ،  طريق  عن  بالأخلاق  القيم  ترسيخ  يتم 

 
 
 .132 -130، ص 201٩فبراير  2بهاء درويش، الاختلاف سنة كونية تكتمل بالائتلاف. مجلة ميريت، العدد  (8)



 

 . رؤية فلسفيةالحياة.التسامح: نحو اتجاه لضبط أمور 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   41  

من خلال القانون  . ويتم ترسيخ القيم في المجتمعات  وتدريسها ومن خلال وسائل الإعلام، ودور العبادة ومراكز الشباب

 التسامح.  مخالفتها. ينطبق هذا بشكل أساس ي على قيمة بتجريم كل أشكال

    –  بنشر القيم الأخلاقية  أي  –  أن المجتمعات لا تتقدم بالأخلاق  البعض  يرى 
 
ولكن بوجود قوانين صارمة مفعلة تفعيلا

 من الحجة التي نريد وضعها، وهو أن القانون مبحث مستقل 
 
 يهابها الناس ويلتزمون بها. هذا القول يحمل في ذاته شيئا

 
  جيدا

 عن  
 
كل شئون الحياة. هذه العبارة الأخيرة    ولكن لا غنى عن كليهما، ذلك أن القانون وحده لا يمكنه أن ينظم  ،الأخلاقتماما

يلزم الشخص    القيم الأخلاقية التزام داخلي،  أي من خارج المرء، بينما  خارج،ال   القوانين إلزام من يوضحها التمييز التالي:  

مخالفه،  . هذا الإلزام الخارجي لا يجعل من القانون قوة أكبر من الأخلاق، ذلك أنه رغم أن القانون ملزم ويعاقب  نفسه بها

 لشخص ما وكانت لديه فرصة الالتفات حوله، فإنه سيلتف حوله. ولن ينفذه. أما  
 
فإنه متى لم يكن النص القانوني مقنعا

  إذا اقتنع شخص ما بقيم أخلاقية معينة، فإنها تتحول لديه كعقيدة من الصعب نزعها منه ونضمن عندئذ متابعته لها

 أقوى من النصوص القانونية الملزمة. من هسواء أكان هناك من يراقبه أو لا 
 
 . نا كانت القيم الأخلاقية أحيانا

 التسامح وإنسان القرن الحادي والعشرين 

القرن الحادي والعشرين؟    في هذا القرن:  هل لازالت قيمة التسامح قيمة يمكنها أن تضبط حياة الإنسان على وجه البسيطة

ت التي تبحث عن اليقين. أين هو هذا اليقين والانسان نفسه قد اغترب  لم يعد الإنسان يبحث عن اليقين، انتهت الفلسفا

الدولة،   الاجتماعية، وانتهت مقولات  الرابطة  تغيرت مكونات  العقل والفردية والذاتية مقولات أساسية.  . ولم يعد 
 
تماما

لعلاقات الأكثر حركية،  الأمة، الأحزاب، المؤسسات، فقدت الذات قيمتها الكبرى وأصبحت مأخوذة في نسيج معقد من ا

 كما اعتقد هيجل )تمردات برلين 
 
 عقلانيا

 
  أساسها تيارات التواصل. أثبتت وحشيات القرن العشرين أن الواقعي ليس دائما

الثورةم1٩53عام   الأولى والثانية(،م1٩56المجرية    ،  العالميتين  الحربين  السوفيتي على صعوبة    برهن  ،  الاتحاد  سقوط 

عي. أمكن للديموقراطية أن تقود إلى ماهو ضد مبادئها، فهتلر انتخب بطريقة ديموقراطية، وحرض  تحقق المثال الشيو 

وهو ما أطلقت عليه    2021يناير    6ترامب مؤيديه للهجوم على الكونجرس وبعضهم من الجماعات العنصرية المتطرفة،  

الديموقراطية على  بأنه هجوم  البريطانية والأمريكية     – سقطت    (٩) .الصحف 
 
الكبرى   -إذا الشعبوية  .  السرديات  صعدت 

بل والمواطنين الأوربيين ذوي الأصول الإفريقية أو العربية. وذلك    ،الأجانبواليمين المتطرف وشاعت العنصرية وكراهية  

 نتيجة سيادة مفهوم التفوق العرقي الأوروبي الأبيض. قابلها تمدد الأصولية الإسلامية السياسية وخاصة في الغرب. 

ة التي حولت العالم إلى  ومع ظهور الثورة الرقمية وسيطرة الإعلام بكل أكاذيبه، بات كل ما هو حقيقي يتباعد. ومن العولم

قرية كونية، إلى الشبكة العنكبوتية والهاتف النقال الذي يتطور بسرعة في تقنياته وإمكانياته ليحمل لنا العالم كله عند  

 العالم إلى غرفة كونية. ويظهر الانسان الرقمي والوجود الرقمي، وفي ظل برامج الترجمة الالكترونية  
 
أطراف أصابعنا محولا

هذه الثورة الرقمية الهادرة في تطوراتها وتأثيراتها إلى تأثيرات على العقل الانساني والتفكير والإبداع في كل المجالات:   ستؤدي

 (10) .في الفنون التشكيلية والبصرية والسينما والمسرح

 
 
 . 25، 24نبيل عبد الفتاح، تفكيك الوهم: مصر والبحث عن المعنى في عالم متحول، القاهرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة. ص  (٩)
 . 27، 26المرجع السابق، ص  (10)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   42  

القيم والتعليم والصحة والعلاقات  أنظمة  في  ترافق وسيترافق معها تحولات  الناعمة والعاصفة  التغيرات  وفي ظل هذه 

  .
 
 ورقميا

 
الاجتماعية والدولية، لمراحل انتقالية قبل التحول إلى مابعد الانسانية أو ما بعد الانسان أو الإنسان المعزز تقنيا

 لكون بظهور وصعود الاهتمام بالبيئة والتنوع البيولوجي.واهتزت فكرة مركزية الانسان في ا

فمع هذه الملامح المحددة لحالة إنسان القرن الحادي والعشرين ومع تزايد العنف الاجتماعي والخطابي واللفظي والديني  

عالمنا مستوى  على  مختلفة،  وأزمنة   
 
عصورا تمثل  وتأويلية،  فقهية  منظومات  ظهور  ومع  العالم،  مستوى  العربي   على 

الاسلامي، ويحاول البعض تطبيقها في عصرنا الحالي، أضحت الحاجة لقيمة التسامح أكثر ضرورة مما قبل، وان كانت  

   تخلق تحديات متزامنة يمكن تمثيلها في الأسئلة التالية:

   من يتسامح مع من؟ وتحت أي شروط؟

الم الهويات المتشظية، بأي معنى يُطلب مني قبول الآخر؟  في ع  هل أتسامح مع الروبوت ذي الخلفية المعرفية المختلفة عني؟ 

إذا    هل معرفتي هوية الآخر شرط القبول؟ في عالم تذوب فيه الهويات؟  وهل يتطلب ذلك مني فهم هوية الآخر كي أقبله؟

تشكل كل من الأنا والآخر بتأثيرات واحدة )عولمية ورقمي
َ
ة(، كيف نطبق  كان التسامح يتطلب أنا وآخر، وفي عالم اليوم ت

التسامح؟ هل تخلق الرقمنة جسر القبول بين الطرفين وتسهل التفاهم والتواصل وتخلق التسامح بين الأطراف التي كانت  

 ما. 
 
 متمايزة يوما

أو العكس: أن يتسامح الحلف الأطلنطي مع    على الصعيد السياس ي، هل يجب على روسيا أن تتسامح مع الحلف الأطلنطي

 لمعنى التسامح؟   هذا  هل سيكون   ؟روسيا
 
 صحيحا

 
  تجاه بعضهما البعض؟   يتسامحاهل يجب على أمريكا والصين أن    تطبيقا

 هل صراعهما صراع أفكار يؤسس لتصارع القوى؟  هل صراعهما صراع أفكار أم صراع قوى؟

 ه هنا؟ ، فأي تسامح يمكن أن ننشدالآن في العقد الثالث من القرن الحادي والعشرين إذا كان هذا هو الحال 

دون   وعقول،  ومفاهيم  تصورات  لضبط  للفلسفة  المستمرة  يوم عن حاجتنا  بعد   
 
يوما لتعلن  التحديات  تستمر  وهكذا 

الحياة على الأرض.  -إن لم تستحل  -ضبطها، ستصعب



 

 النقد الذي يسبق كل نقد 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   43  

 الذي يسبق كل نقدالنقد 

 الماجد  يرذن

بالحداثة. تتأمل حاضرها بوعيها الحاد فتلمس وضعه الحرج. تدرك المأزق الماثل في ثقل الماض ي، ذلك    تحلم الإنتجلنسيا

الماض ي الذي لا يمض ي، فتتأهب لمواجهته للحاق باللحظة وصناعة الحاضر الحقيقي سعيا نحو عصر ذهبي حيث ينتظر  

 .هناك على بوابته تنين أصولي يجاهر برفضه لكل أشكال الحداثة 

ب الأمر، للشروع في الحداثة، ش يء من الجرأة ضد هذا التنين المجاهر بممانعته. التنين الأسطوري بحاجة إلى بطل  يتطل

الإنتجلنسيا   والنهوض    –أسطوري.  التقدم  بمقولات  المعنية  بالتعريف  لابد    –وهي  بطولية،  بسمات  بالتحلي  مشروطة 

بة تليق بالحداثة. الإنتجلنسيا العربية أدركت ذلك. نادى الكثير  لسؤال التقدم من العبور بمشقات النقد للوصول إلى إجا

من المثقفين العرب بضرورة نقد التراث، تنوير الوعي، تفكيك البنى التقليدية، إذ المسألة في الحالة العربية أكثر إلحاحا،  

ى من الموت. التراث  فالصوت التقليدي قوي وحضوره كثيف ومتوهج ومدعم بعاطفة شعبية وحضور لقوى تاريخية أقو 

الضرورية   والمهمة  الوعي،  على  الشرط    –إذن    –يهيمن  هو  ذلك  الجابري،  بتعبير  التراث  بتتريث  النقد،  مهمات  اجتراح 

 .الضروري لتحديث الوعي وعبور عتبة الحداثة

ميع الأرض"، فإن   على أن  المسألة ليست إرادية، ليست مجرد تمنيات أو حلم، فبما أن الحداثة حتمية،"سيل يتدفق في ج

الوعي   ينتمي  المزمن:  العمومي  للفصام  الدواء  بمثابة  التراث  وتتريث  الديني  الخطاب  إصلاح  عبر  الوعي  تحديث 

العربي/الإسلامي لزمن تجاوزه الزمن. إنه الوعي الذي لازال يشكل راهنا لأزمنة مضت، أزمنة أنماط الإنتاج الخراجية التي  

ن م  .ركزية الأيديولوجيا في بنياتهااكتشفها "سمير أمين" وبي 

ة ينبغي إقرارها والقبول بها والتأسيس عليها في كل اشتغال ثقافي، مفادها أن الذات العربية منشطرة بين   ثمة حقيقة مر 

في  توغلت  )المنيفستو(، وقد  العالم على صورتها  كونية وحتمية، تصنع  الحداثة  أن  ذلك  انشطار محزن وعبثي،  زمنين، 

العربية على نحو قسري منذ الحقبة الكولينيالية على ما يرى عبد الله العروي، ووعي ماهية الحداثة بما هي  المجتمعات  

والحلم   الغايات  غاية  التاريخي،  التأخر  وضعية  الإنشطار،  وضعية  من  للخروج  الذات،  مع  ضرورية  مصالحة  قطيعة 

 .التحريري الأقص ى للأنتجلسيا العربية

تعينات: لا تعني الحداثة التقدم، فهو ظاهرة قديمة، إنما الوعي به هو ماهيتها الجوهرية/ القطيعة  تنهمر علينا جملة من ال

والحداثة سيرورة لا    (1)الفلسفية بوصفها انعتاقا للفكر من الحدود المفروضة عليه/ إدراك الإنسان ذاته صانعا للتاريخ.

اد بالزمن، والزمان صانع كل حقيقة. الحداثة مشتقة من الحدث،  نهائية، تنفتح دوما على المجهول والمستقبل، إنها وعي ح

التاريخ. بتحول  العقل  يتحول  إذ  والعقل،  التاريخ  في  إيجابي  العقائد    (2) والحدث  نسيان  النسيان،  من  أيضا ضرب  لكنها 

 (3)للشروع في صياغة إشكاليات وأسئلة جديدة وخلق وعي جديد. –ولو لبرهة  –والقوميات 

 
 
 .1٩٩8دار الفارابي  -نقد روح العصر -سمير أمين (1)
 .2014المركز الثقافي العربي  -العرب والفكر التاريخي -عبد الله العروي (2)
 .2020(، من النهضة إلى الحداثة 2)والحداثة العرب  -عبد الإله بلقزيز (3)



 

  دراسات  
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   44  

أبناء    -إذن- ثة مطبوعة بروح السفر الأوديس ي: العودة إلى الذات بعد رحلة متوجة بالنسيان. ومثقفو الإنتلجنسيا  إن  الحدا

ذلك الرحالة الأسطوري الماكر أوديسيوس، الذي لم يتمكن من العودة من "طروادة" إلى موطنه "أثيكا" إلا بعد إتقانه فنون  

الذات و  بقلب  النسيان، بعد سفر وهجرة وموت، موت  الجدير  أثيكا  لزمنها، روح ملك  تنمتي  انبعاثها بروح جديدة، روح 

 .""بينلوب

يعد  المفكر التونس ي هشام جعيط في طليعة تلك الإنتلجنسيا الأوديسية. هو مؤرخ ومثقف موسوعي، مثقف من الطراز  

"أزمة الثقافة الإسلامية"،  الرفيع، مسكون بهاجس الحداثة، تسكنه شواغل النهوض وأسئلة الوعي والكشف الصريح عن  

يمنح العامل الثقافي والهيمنة الرمزية دورا مركزيا في خطابه وفكره النقدي، بحيث يتأتى لنا وضعه في نفس الخط الذي  

الستينات   جيل  مثقفي  من  الكثير  فكر  في  نا  بي  كان  الذي  غرامش ي  أثر  "غرامش ي".  العملاق  المفكر  تدشينه  في  ساهم 

 .ا أيضا حيث للثقافة استقلاليتها ودورها المركزي في تشكيلات المجتمع والتاريخوالسبعينات نلمسه هن

كمفهوم    وأوروبا  ثقافي  كمفهوم  الإسلام  بين  المفارقة  تشبه  مقارنة  تاريخية  تأملات  بإجراء  جعيط  المفكر  أدهشنا  لقد 

"الإس والمكثف  العميق  كتابه  في  المقارنة،  تاريخيتين تستوجبان  كبنيتين  وأوروبا".جغرافي،  أوروبا حققت حضارتها    (4)لام 

واجتاحت العالم. أرست القطيعة مع عصرها الوسيط وأقامت حداثتها الفكرية التي هي عنده كما عند العروي وسمير  

الثقافية نفسها، وإنشاء   التاريخية  البنية  أمين وآخرين "قطيعة مع ماض حضاري حكمه منطق التراكم والتطور داخل 

هي قفزة وتحول نوعي في الاقتصاد والمجتمع والثقافة، بينما يبدو تراثنا ثقافة نصية.   (5)،لنظام من التراكم والتطور جديد"

 .وفي النص يتجلى المطلق الذي يحكم التاريخ ويهيمن على العالم (6)"تكلم النص ثم عم  الصمت".

مكنها أن تكون عالمية/ كونية؟ إنها  الآن تتسيد التاريخ الحداثة التي شكلت معجزة أوروبا الغربية. يسأل جعيط: أي أوروبا ي

لكن ما هو أهم يكمن في أن ما هو عالمي في أوروبا، ما هو قابل للتعميم، هو أوروبا    (7)العقلانية والقيم والأستطيقا والأنسنة.

كسرها.    متجاوزة لذاتها، بل هو ما يشكل أوروبا ضد أوروبا: التيارات النقدية التي ساعدت ضحايا المركزية الغربية على

الحداثة إذن لا تختزل في الغرب الإمبريالي، برجوازية القرن التاسع عشر التوسعية والتي خانت مثل الأنوار والقيم العقلانية  

الذي يغيب عن وعي خطاب   الحداثة وتشوهاتها، الأمر  بين  التماهي  في المكان نفسه، لابد من كسر  المتولدة  والإنسانية 

 .لمكتسبات الفكرية والأخلاقية والفلسفية بحجة تجاوزات الغرب السياس ي والإمبرياليالأصالة، حيث يتم تجاهل ا

تكمن الحداثة في أنسنة النهضة وعقلانية الأنوار وحركة الإصلاح الديني. تشكل الأخيرة في فكر جعيط دورا مركزيا، وما   

الحركة حيث  لهذه  امتداد  والفكرية سوى  السياسية  تجلياتها  بجميع  في    الحداثة  العقل  تحرير  الأوروبي  للإنسان  أمكن 

وكسر   الدين  رجال  ووصاية  احتكار  من  والثقافة  والمجتمع  الإلهي،  الحق  من  السياسة  وتحرير  اللاهوت،  من  الفلسفة 

وساطتهم بين النص والمجتمع، وهكذا أمكن للعقلانية والعلم التجريبي والفلسفة السياسية البروز والنمو كحقول معرفية  

 ." وإنسانية"لائكية

 
 
 . 0720دار الطليعة -أوروبا والإسلام، صدام الثقافة والحداثة -هشام جعيط (4)
 . 2020(، من النهضة إلى الحداثة 2)والحداثة العرب  -عبد الإله بلقزيز (5)
 . 2007دار الطليعة -أوروبا والإسلام، صدام الثقافة والحداثة -هشام جعيط (6)
 المصدر السابق.  (7)



 

 النقد الذي يسبق كل نقد 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   45  

يقر جعيط بحقيقة أن مكتسبات الحداثة الفكرية نشأت على حساب الثقافة الوسيطة، يقول: "من الثابت أن العقلانية  

العلمية والفلسفية واجهت في أوروربا خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر معارضة قوية من جهة الكنيسة. وأنها  

تعاليم الدينية. وبالنسبة للمؤسسات الجامعية القائمة. هذا بالإضافة إلى أن ولادة برزت كحركة ثقافية مستقلة بالنسبة لل

للثقافة   نقد جذري  الثامن عشر عبر  القرن  في فرنسا حلال  للمجتمع قد صنعت  العقلية  الكوادر  الحديث وكل  الفكر 

 (8)استقلالي."التقليدية، وفي ألمانيا بواسطة فلسفة متحررة جزئيا من سيطرة الموروث وذات اتجاه  

ندرك إذن مع هشام جعيط أن مسار الحداثة لابد أن يمر  عبر نقد ضروري للفكر والخطاب الدينين، ليست المسألة ترفية،  

المسألة حاسمة وضرورية، ذلك لأن للثقافة مغاعليها المربكة. إن  الحداثة في العالم العربي والإسلامي تبدو مرتبكة وحائرة  

د واجهت تحديات مضاعفة، وإعاقات ثقافية، يؤكد جعيط على ضرورة فحص الدور السلبي الكابح  ومترددة وهجينة، لق

الذي شكلته وتشكله الثقافة والتراث في العالمين العربي والإسلامي، فإخفاقات الحداثة التي نعاينها ترد إلى جذور ثقافية:  

يم الحداثة. والقانون كما سنه الفقهاء يتعارض مع الكثير من  عداء الموروث الثقافي للحداثة برمتها. إن تراثنا يتعارض مع ق

وما دامت هذه التركة حاضرة ومنتشرة في الأوساط الشعبية فإن مشروع الحداثة    (٩)مبادئ حقوق الإنسان وحقوق المرأة.

التاسع عشر، حيث  القرن  بداية  في  بدايتها  منذ  النهضة  تلعثم مشروع  يزيده حراجة  مأزق حرج  في  كان خطاب    سيكون 

المثالي بينما يقترح خطاب    -عند الأفغاني وعبدة مثلا-الإصلاح   الغرب: تقدمت أوروبا بالحد من الفكر  نقيضا لنظيره في 

 (10)الإصلاح المزيد منه لتحقيق النهوض والإصلاح!

يلحظها جعيط وتكتسب راهنية حتى وقتنا الحاضر، والكشف عنها ينم  عن بصيرة نقدية يتمتع بها مفكرنا.  تلك مفارقة  

فإرباك خطاب الإصلاح أنجب خطاب الأصالة بكل امتداداته الإسلاموية التي بلغت أوجها منذ السبعينات والثمانينات في  

إنها ن العام  فكر الصحوة والممانعة الصارمة لكل أشكال الحداثة.  كسة ثقافية صاحبت النكسة السياسية والهزيمة في 

إلى ضرورة إعادة رسم الإستراتيجية الثقافية،    -كياسين الحافظ مثلا-م، الأمر الذي دعا جعيط والكثير من مجايليه  1٩67

لطائفية/ وهن  فبروز خطاب الأصالة والصحوة/ انتعاش الخرافة والحنين المرض ي إلى الماض ي المتخيل/ انفجار الترسبات ا

الهوية الوطنية الجامعة ومتانة الهويات الفرعية الماقبل حديثة وتناميها/ تمزقات الوعي بين ماضٍ يبدو كما لو كان قادما  

من المستقبل، وحاضر غامض وغريب وغير مفهوم، حاضر ولد في مكان آخر هو الغرب الأوروبي/ إبتلاع الحقيقة المطلقة  

لتي تتعارض مع التاريخية والنسبية السياسية والعلم الحديث، وهي الركائز الأساسية للحداثة.  لكل حقيقة، تلك الحقيقة ا

كلها ظواهر تؤكد أهمية نقد وتشريح وفحص المكون الثقافي والديني في الوعي العربي، وتعيد إلى الذاكرة حقيقة أطلقها ذات  

.الأصالة والتراث، هنا كما كان في ألمانيا، يشكل بداية كل نقد إذ نقد خطاب (11)يوم مفكر نقدي في "الإنتجلنسيا الألمانية"

 
 
 .المصدر السابق (8)
 .. وأنظر أيضا: عبد الإله بلقزيز، المصدر السابق2000 -دار الطليعة -أزمة الثقافة الإسلامية (٩)
 .2020(، من النهضة إلى الحداثة 2العرب والحداثة ) -عبد الإله بلقزيز (10)
 .2017دار الفارابي -كارل ماركس، نقد فلسفة الحق عند هيجل. نقلا عن فيصل الدراج، الماركسية والدين (11)



 

   حوارات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   46  

 ( 1) مالوجودية ورهاناتها اليو  عن الفلسفة حوار مع غاري كوكس 
 ( 2) ثحاوره: جافين سمي

 ( 3) ي ترجمة: اسماعيل الموساو 

ف الفيلسوف البريطاني غاري كوكس  
 
العديد من الكتابات عن الوجودية والفلسفة العامة، نشرت له مؤخرا    Gary Coxأل

ا؟"   وجودي  تصبح  "كيف  الذاتية  المساعدة  مجال  في  ا،  مبيع  الأكثر  لكتابه  العاشرة  الذكرى   How to Be anطبعة 

Existentialist  يتحدث معه في هذا الحوار عن الوجودية جافين سميثGavin Smith . 

الذكرى السنوية بالحديث عن حقيقة أن الوجودية خالدة. لكن هل تعتقد أن القلق المتزايد    تستهل مقدمتك لنسخة 

 الذي يبدو منتشرًا اليوم يجعل الوجودية ذات أهمية خاصة في هذه الأوقات؟ 

نا أن نبين بإيجاز ما هي الحقائق الخالدة للوجودية. في الأساس، هي حقائق خالد ة للحالة للإجابة على سؤالك هذا يجب علي 

تتحدد في كوننا نتمتع بالحرية بشكل غير قابل للتصرف لأننا نواجه باستمرار    البشرية ولوضعها الحالي. على وجه التحديد،

ا ما يُعترف بأن   مطلب اختيار من نحن من خلال اختيار ما نقوم به. فنحن مسؤولون عن الاختيارات التي نتخذها. غالب 

ول الحرية،  فلسفة  هي  القلق  الوجودية  مفهوم  في  قلقين.  تجعلنا  للتصرف  القابلة  غير  حريتنا  المسؤولية.  فلسفة  يس 

(، كتب سورين كيركيغارد: "القلق هو دوار الحرية" التي هي نتيجة المسؤولية. الخوف هو احتمالية  1844الوجودي الأصلي )

 أن أسقط؛ القلق هو أنه لا ش يء يمنعني من القفز. 

بعد ما نأمل أن نصبح من خلال    نتمنفي أي لحظة، نجد أنفسنا "غير قابلين للتحديد" بمعنى أننا لم نعد ما كنا عليه ولم  

 أفعالنا الحالية. نحن دائما نفتقر في الحاضر إلى ما نأمل في أن نكسبه في المستقبل. فهذا النقص هو أساس الرغبة. 

ا  في واقع الأمر نحن جميعا عبارة عن جسد،    لتجاوز ما نحن عليه الآن من خلال أفعالنا ولكن لا يمكننا أبد 
 
نسعى دائما

تتجاوزنا، وتحد من حريتنا،    - تجاوز أجسادنا، إن الجسد هو مجموعة دائمة الوجود بشكل "حقيقي"، كما يسميها سارتر  

ا نواجه باستمرار وجود أشخاص آخرين ككائنات تنظر إلين  ا كما تحكم علينا باستمرار، كما  وتقدم الاحتمالات، نحن أيض 

ا، وليس    ن لشرط أساس يو أننا خاضع ا، كوننا لسنا في حاجة إلى ذلك، يجعل وجودنا عبثي  يقر بأن وجودنا ليس ضروري 

للحياة معنى آخر غير المعنى الذي نختاره، علاوة على ذلك، يتم تحديد كل لحظة من حياتنا بفنائنا، من خلال حقيقة أن  

 روع محدود، فالموت هو "أقص ى احتمال يواجهنا"، لأنه لا أحد يستطيع أن يموت بموتك من أجلك. الحياة هي مش 

وجودك غير أصيل،   الحقائق ستجعلإنها حقائق صادمة بالتأكيد، لكن السعي لخداع نفسك بأن الحياة لا تحكمها هذه  

ر أمام المرء، كما لو كانت حياة المرء على  هو أن تعيش بسوء نية، إن سوء النية يتصرف في الأساس كما لو أنه لا خيا

القضبان، أو بشكل عام، يمارس المرء حريته بشكل سلبي في إنكارها أو خنقها. كلنا مذنبون بسوء النية إلى حد ما. من  

ا، وربما يكون له استخدامات عملية؛ ولكن للتغلب على سوء النية والاعتراف الكامل في فكر الفرد   الصعب تجنبه تمام 

 
 

 مصدر الحوار: (1)

•Philosophy now, a Magazine of Ideas, Issue 136: February/March 2020 
 .2010روائي ومحاضر في اللغة الإنجليزية في الجامعة المفتوحة، حصل على درجة الدكتوراه من جامعة إكستر عام  Gavin Smithغافن سميث  (2)
 .كاتب وباحث من المغرب (3)



 

  حوار مع غاري كوكس
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   47  

ا مثل كرس ي أو حجر، ولكن هذا المجموع المتزايد لخيارات المرء   ا ثابت  وأفعاله بأن المرء حر بشكل لا مفر منه، وليس كيان 

 المستمرة، ما هو إلا تحقيق لغاية الوجودية المقدسة والأصيلة. 

الحقائق التي لا مفر منها  لهذا فإن الهدف الرئيس ي للكتاب هو إظهار كيف أن الحياة الجديرة بالاهتمام ممكنة في ظل  

ا ما تكون وثيقة الصلة بالموضوع لأن هذه الحقائق من نصيب الإنسان، تظل على حالها في   لحالة الإنسان. والوجودية دائم 

ا ما تكون ذات صلة إلى أقص ى حد، فلا يمكن أن تكون أكثر    جميع الأوقات وفي جميع الأماكن. بالنظر إلى أن الوجودية دائم 

 قت من الأوقات. ولكن على الرغم من أنها ليست ذات صلة خاصة الآن، إلا أنها ذات أهمية بالغة.صلة في و 

إذا كان هذا هو عصر القلق المتزايد، فليس هذا بسبب وجود المزيد من القلق بشأنه الآن أكثر مما كان عليه في الماض ي. ربما  

ا بأن هناك المزيد   نسمع ببساطة عن الكثير من القلق بسبب وسائل التواصل الاجتماعي، ووعينا المتزايد به يخلق انطباع 

ا، يرجع إلى حد  منه. لكن هناك ضجة كبيرة تدور حو  ا. من المؤكد أن هناك اتجاه  ل القلق هذه الأيام لدرجة أنه أصبح صنم 

النفس ي" من جميع الأنواع، نحو معالجة أي مستوى من    الذاتية والدعمكبير إلى النمو الهائل في عدد متخصص ي "التنمية  

من  يتجزأ  لا  ا  جزء  ا  أساس  القلق  يكون  عندما  طبية،  مشكلة  باعتباره  الاحتباس    القلق  ظاهرة  بشأن  قلق  أنا  الإنسان. 

الحراري، والداي قلقان بشأن المحرقة النووية؛ قلق آبائهم من مرض السل. بالنسبة لمعظم الناس، وبالتأكيد في العالم 

ا الت عامل  المتقدم، قضت التكنولوجيا الحديثة على المخاوف التي يسببها الوجود المتناثر، ولكن لا يزال يتعين علينا جميع 

التي تجعلنا   الوجودية للآخرين، كالمخاطر، والشيخوخة، والموت. وفوق كل ش يء، فإن مسؤولية حريتنا هي  القضايا  مع 

 قلقين، وليس العالم نفسه. سنكون دائما قلقين لأننا سنكون دائما أحرارا. 

 بماذا يمكن أن تخبرنا الوجودية أيضًا عن عالم وسائل التواصل الاجتماعي؟ 

الوجودية تدور حول أن تصبح حقيقة، فإن أول ش يء يمكن أن تخبرنا به عن وسائل التواصل الاجتماعي هو أننا    إذا كانت

ا ومن تحدياتها العديدة، وبالتالي يجب التعامل معها.   لا نستطيع أن نتمنى زوالها، وأن معظمنا لا يستطيع الهروب منها تمام 

 من التمني    يتحدث الوجوديون عن إدراك وجودنا في الموقف 
 
أو إدراك واقعنا على حقيقته والتعامل معه بشكل إيجابي بدلا

ا   ا آخر في مكان آخر. تنتمي وسائل التواصل الاجتماعي الآن بالتأكيد إلى وجودنا في الموقف. للوجودية أيض  لو كنا شخص 

أثر به بشكل لا مفر منه بالآراء التي  الكثير لتقوله عن ظاهرة الوجود من أجل الآخرين: كيف يتشكل جزء مما نحن عليه ويت

التي لا يمكننا السيطرة عليها. إن فهم وجودنا من أجل الآخرين كجزء من نفسية الإنسان يلقي الضوء   منا، كالآراءيشكلونها  

 على سبب وجود وسائل التواصل الاجتماعي كمواقع جذابة ومثيرة ومسببة للإدمان ومثيرة للقلق. وبالتالي، فإنه يوفر  
 
دليلا

ا لكيفية التعامل مع وسائل التواصل الاجتماعي على أفضل وجه: أفضل طريقة للتصرف عند استخدامها لزيادة   مفيد 

الحارة، فالآخرون هم   النار  إلى  القلق والاضطهاد المفرط. كتب سارتر الشهير: "ليست هناك حاجة  المتعة مع تقليل من 

ا1٩44كاميرا،    )فيالجحيم"   من  ذلك،  ومع  الآخرين  (.  الأشخاص  أن  التواصل    -لمؤكد  وسائل  على  الأشخاص  فيهم  بما 

 يمكن أن يكونوا في كثير من الأحيان جنة، إذا تم التعامل معهم بالطريقة الصحيحة.  -الاجتماعي

بالنظر إلى أن الموضوعات الوجودية قد عالجها الإغريق منذ ألفين ونصف ألف سنة، أليس من المعقول القول بأن  

 دية هي استكشاف لمواضيع كانت موجودة في السابق؟ الوجو 

ا منذ آلاف السنين. تظهر قائمة   كما قلت، ما يمكن أن يُطلق عليه على نطاق واسع "الموضوعات الوجودية" كان موجود 

 وبوضوح أن الكثير من الوجودية هي في الحقيقة مسألة إلقاء نظرة ص
 
ادقة  الحقائق الوجودية الخالدة التي قدمتها آنفا



 

   حوارات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   48  

نفس   من  العديد  باستخلاص  ملزمين  القدماء  اليونانيون  الفلاسفة  كان  البشري.  الوضع  أساسيات  على  وشجاعة 

مفكرو    يومه، سيرسم الاستنتاجات العامة حول الواقع البشري كما يتوصل إليها الفلاسفة اليوم. فكما رسم شكسبير في  

ا، فكانت تشرح بشكل منهجي   المستقبل في يومهم، إذا كانت الوجودية كمدرسة فلسفية  ا أصلي  ا قد فعلت شيئ  حديثة نسبي 

الحقائق الوجودية للواقع البشري، ووجودنا في العالم، ككل متماسك، ليس أقله من خلال توظيف العديد من أفضل  

هذه الشمولية    الأفكار المتعلقة بطبيعة الوعي والحرية التي تراكمت في الفلسفة الغربية بحلول القرن التاسع عشر. تظهر 

 ( لهيدجر  والزمان  الوجود  مثل  الرئيسية  الوجودية  الأعمال  )1٩27في  لسارتر  والعدم  والوجود  وأخلاقيات  1٩43(،   ،)

 (. 1٩47الغموض لدي بوفوار )

 هل من الصعب تحرير الوجودية من أساطير وصور الضفة اليسرى في "باريس" بعد الحرب؟ 

أحد   ترتبطفي  ارت  المستويات،  الفلاسفة  الوجودية  من  العديد  لأن  الحرب  بعد  وما  الحرب  زمن  في  بباريس  ا 
وثيق  ا 

 
باط

بعمق من خلالهما،   الوجوديين الرئيسيين كسارتر، دي بوفوار، كامو، ومريلوبونتي، عاشوا في ذلك الزمان والمكان، وفكروا 

خلال السيرة    والفن الذي تحدث عنه  لقد سعيت للاشتغال على هذا الزمان والمكان من خلال اشتغالي على الفلسفة والأدب

(. بالنسبة للبعض، تعتبر الوجودية مرادفة للرومانسية والإثارة الجنسية في  2016الذاتية لسارتر، الوجودية والافراط )

ا لأن الوجودية هي   تلك الحقبة، حيث يشحذ جوها الفكري القوي على خلفية أوروبا التي مزقتها الحرب. ومع ذلك، نظر 

ل إلى  فلسفة  خاطئ،  بشكل  الحقبة،  بتلك  المفرط  الارتباط  يؤدي  ربما  الحقبة،  بتلك  ترتبط  لأن  داعي  فلا  العصور،  كل 

ا. ربما تكون باريس التي احتلها النازيون قد   افتراض أن الوجودية كانت مجرد فلسفة في ذلك الوقت، وهذا ليس صحيح 

لموضوعاتهم الفلسفية، فقد مارس سارتر على سبيل المثال    زودت الفلاسفة الوجوديين الذين تحملوها بتوضيحات درامية 

بالاختيار بين الجبن والشجاعة في مواجهة التعذيب. علاوة على ذلك، على الرغم من أن سارتر كان يعتقد أن الوجودية 

ا استخدام    يجب دمجها مع الماركسية، إلا أنه ليس من المؤكد على الإطلاق أنها فلسفة يسارية بشكل خاص. يمكن أيض 

ما يسمى بآراء يمين الوسط على نطاق واسع فيما يتعلق بالفردية والطموح الشخص ي والمسؤولية   الوجودية لدعمالحجج  

الشخصية والاعتماد على الذات والإيثار المحدود وثقافة اللوم والعذر شديد الحساسية. بالتأكيد، انتقد البعض كيف  

ا وأثنى عليه آخرون لافتقا رها إلى التعاطف المفرط الذي يمكن القول إنه يقترب من عدم الامتثال للقوانين  تكون وجودي 

 التي يميزها اليسار الحديث إلى حد ما. 

تحرير    الصعب  من  سيبقى  تأكيد،  فبكل  بالفعل.  الكتاب  قراءة  خلال  من  بأنفسهم  قراراتهم  يتخذون  القراء  سأترك 

، يمكن تقديم الوجودية كفلسفة  الوجودية من الأساطير والصور في الضفة اليسرى م
 

ن باريس، لكن هذا ليس مستحيلا

 متماسكة ومفيدة دون ذكر باريس التي مزقتها الحرب أو المثقفين الباريسيين أو حتى المقاهي الباريسية. 

اقعية القاتمة للوجودية محل السكينة "الراحة" التي يوفرها الدين، سواء أكان تقليديًا أم جديدًا  ؟ هل ستحل الو

كثير من المتدينين ببساطة ليسوا مستعدين للخروج من عالم السكينة "الراحة" الخاصة بهم للتفكير في الواقعية الصارخة  

والملحدة للوجودية، في الواقع، قامت الكنيسة بإثنائهم بنشاط عن القيام بذلك من خلال التبشير بأن الوجودية هي بدعة،  

  –   ، أضافت الكنيسة الكاثوليكية أعمال سارتر الكاملة 1٩48الأرثوذكس ي، في عام    وهي بالطبع كذلك من وجهة نظر الدين 

 إلى قائمة الكتب الممنوعة.   – تلك التي لم تكتب بعد حتى



 

  حوار مع غاري كوكس
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   49  

إن الوجودية ليست لضعاف القلوب، وليست الوجودية كلها إلحادية، ولكن معظمها كذلك، وكما قال سارتر في سيرته  

(. الوجودية هي للأشخاص الذين يطالبون  157، "الإلحاد عمل قاسٍ وطويل الأمد" )ص  Words  (1٩63الذاتية، الكلمات )

ا لأنها تتناول الحقائق القاسية  ا ما يُعتقد، نظر  القلق والسخافة  - بالحقيقة مهما كانت تلك الحقيقة قاتمة ومتصلبة. غالب 

ذا يس يء فهمها بعمق. يسعى كتاب "كيف تصبح  فإن الوجودية هي فلسفة عدمية متشائمة، ولكن ه  - والموت وما إلى ذلك

ا   أساس    How to Be an Existentialistوجودي  على  ومجزية  بالاهتمام  جديرة  حياة  تعيش  أن  يمكن  كيف  إظهار  إلى   "

تتعلق  الوجودية  الأحيان، فإن  في كثير من  بالرغبة  يتعلق  الدين  إذا كان  الصعبة.  الوجودية  بالحقائق  الكامل  الاعتراف 

ادة. يتعلق الأمر بالحقيقة والتصرف بشكل حاسم تجاه الأهداف الدنيوية المعقولة. كما كتبت في الكتاب، "عليك أن  بالإر 

ا وأنت تتوق وراء المستحيل مثل السعادة الكاملة   تبني حياتك على فهم وقبول حقيقة الأشياء، وإلا سوف تخدع نفسك دائم 

ا، أو على الأقل أن تكون أكثر سعادة، توقف والوفاء التام. ومن المفارقات أن الوجودية   تقول إذا كنت تريد أن تكون سعيد 

 عن النضال لتحقيق السعادة الكاملة لأن هذه الطريقة لا تؤدي إلا إلى خيبة الأمل عظيمة. 

الدين، لا تخبر الوجودية الناس كيف يعيشون، أو ماذا يأكلون، أو ماذا يرتدون،  الوجودية يختلف مجالها عن مجال   إن 

 من ذلك، فهي تحث الناس على إدراك أنهم والآخرين أحرار غير قابلين للتصرف، من خلال اعتناق  
 
أو من يتزوجون. بدلا

 من التصرف بسوء نية وإنكار حريته 
 
م. الش يء الأكثر إرضاء  بالنسبة لي فيما  حريتهم بطريقة إيجابية وشجاعة وأخلاقية بدلا

ا" هو سخاء المراسلات التي تلقيتها على مدار العقد الماض ي من الأشخاص الذين أخبروني   يتعلق بكتابة "كيف تكون وجودي 

أنه ساعدهم في العثور على تقديرهم لذواتهم من خلال استرجاعها، ومواجهة الواقع، والحصول على حياتهم معا. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   50  

 ل ليفيناس إيمانوي
 موسوعة ستانفورد للفلسفة مدخل 

بيرقو بيتينا كتبته:   

 أستاذة الفلسفة في جامعة مونتيريال 

 (1) اليلك ترجمة: عبدالله المطيري وشيخة

( إلى تطوير فلسفة أولى. ففي حين كانت الفلسفة الأولى  1٩٩5 -1٩05) سعى المشروع الفكري الأساس ي لإيمانويل ليفيناس 

لية، إلا أن ليفيناس   تحيل تقليديا على الميتافيزيقا أو الثيولوجيا ثم أعاد هايدجر وحده تصورها على أنها الأنطولوجيا الأو 

ر فلسفته بشكل  يحاج  بأن الأخلاق هي ما يجب اعتباره الفلسفة الأولى. وبدلا من طرح نظرية أخلا قية، فإن ليفيناس قد طو 

معارض للاتجاهات السابقة أي الاتجاهات التقليدية والاتجاه الهايدجري. تأخذ فلسفة ليفيناس شكل الوصف والتأويل  

ري معطيا إمكانية الظهور  
 
ف في مستوى ما قبل تفك

 
لحدث اللقاء بالإنسان الآخر. فبحسب ليفيناس فإن هذا اللقاء يتكش

ت عفوية من المسؤولية تجاه الآخر وهو ما يتحقق من خلال ما يسميه ليفيناس بــ"الحساسية المتجسدة". لهذا  لتصرفا

الخبرة  بينذاتي لمستوى من  بناء  إعادة  "الأولى" بمعنى  الفلسفة  البينذاتية هي  أن فينومينولوجيا المسؤولية  السبب نجد 

 سابق على الأنشطة والاهتمامات العملية.  

أو "ميتا الأخلاق" على أعمال ليفيناس فيما لا يزال آخرون يجادلون بأن    أطلق بعض المعلقين وصف "أخلاق الأخلاق" 

أطروحاته يمكن أن تتسق مع عدد من النظريات الأخلاقية انطلاقا من الحدسية وصولا للعقلانية )انظر أدناه(. وبغض 

ر مع ثلاثة فلاسفة: هوسرل وهايدجر وهيجل. وانطلاقا  النظر عن كل ذلك، فإن أطروحات ليفيناس هي حوار نقدي مستم

ر   من تلك الأهداف الثلاثة، بالإضافة إلى محاورين فلاسفة من أمثال موريس ميرلوبونتي، تبدأ فلسفة ليفيناس من تصو 

ر من أجل إظهار الخبرة كما تتبدى   د المعيش وكذلك من توسيع قوي لمنهجية هوسرل في تعليق التصو   ، للنور موسع للتجس 

 العالم. -في-كما ويدين ليفيناس كذلك لتأويلية هايدجر للوجود

 . حياته وأعماله 1

في ليتوانيا حين كانت جزءا من روسيا ما قبل الثورة وجزءا من الثقافة    1٩05ولد ليفيناس في الثاني عشر من يناير سنة  

ا من  لأسرة  الأكبر  الابن  هو  ليفيناس  اليهود.  مع  "المتسامحة"  بوريس  المحيطة  الأخوة  من  اثنين  وله  المتوسطة  لطبقة 

 وأميناداب.  

مع بدايات الحرب العالمية الأولى هاجرت عائلة ليفيناس لمدينة كارخوف في أوكرانيا ولكنها عادت في سنة    1٩14في   •

 بعد سنتين من استقلال ليتوانيا عن الحكومة الثورية.   1٩20

 
 
وتعمل .  (2021ضيافة )مدارك  يعمل د. عبدالله المطيري أستاذا لفلسفة التربية بجامعة الملك سعود ومن مؤلفاته: فلسفة الآخرية: الآخر بين سارتر وليفيناس وبهجة ال  (1)

 .قته بالأخلاق البيئية من منظور فلسفة ليفيناسالأستاذة شيخة اليلك باحثة دكتوراه في جامعة سسكس في بريطانيا وتعمل على أطروحة في الأدب الأمريكي الحديث وعلا



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   51  

في فرنسا ليدرس الفلسفة مع موريس برادينيس والسيكولوجيا  سافر ليفيناس للدراسة في ستراسبورج  1٩23في  •

الذي صار صديقا   مع تشارلز بلوندل وعلم الاجتماع مع موريس هالبواتش وكذلك ليلتقي مع موريس بلانشو 

 مقربا له. 

 سافر ليفيناس لفرايبورغ للدراسة مع إدموند هوسرل وليحضر سيمنار هايدجر.   1٩2٩-1٩28في عام  •

  .نظرية الحدس في فينومينولوجيا هوسرل أطروحته بالفرنسية بعنوان نشر  1٩30في  •

 بالفرنسية بالتعاون مع جابريل بيفر.   تأملات ديكارتيةنشر ترجمته لمحاضرات هوسرل في السوربون  1٩31في  •

 تزوج ماريس راييسا ليفي والتي عرفها منذ الطفولة.   1٩32في  •

 .تأملات في فلسفة الهتلريةهتلرية" بعنوان نشر ليفيناس تحليلا فلسفيا لـ"ال 1٩34في  •

في مجلة    1٩35في   • الهيرمونيطيقة  في الأنطولوجيا  ليفيناس مقالة أصيلة    Recherches philosophiquesنشر 

 (.1٩82 )أعيدت طبعها عام

 حصل على الجنسية الفرنسية وانخرط في سلك الضباط الفرنس ي.   1٩3٩في  •

للضباط    1٩40في   • مخصص  عمل  معسكر  في  وسُجن  النازيون  عليه  عائلته  Fallingbostelقبض  وأعدمت   ،

 الليتوانية أما زوجته راييسا وابنته سيمون فقد آوتهما راهبات في أورليانس. 

كتابه    1٩47في   • نشر  والموبعد  وكتابه    وجوداتالوجود  المعتقل  في  كتابته  في  بدأ  ألقى  والآخر  الزمانالذي   ،

ليصبح    Jean Wahlالتي أسسها جون ويل    Collège Philosophiqueليفيناس أربع محاضرات في كلية الفلسفة  

 في باريس.   École Normale Israélite Orientaleليفيناس مديرا للمدرسة الإسرائيلية الشرقية 

إلين  وب  1٩4٩في   • أندري  الثانية  ابنتهم  وفاة  ابنهم مايكل    Andrée Élianeعد  ليفيناس وزوجته    Michaelأنجب 

والذي ظهر في كتابه    وهايدجر  اكتشاف الوجود مع هوسرل والذي أصبح ملحنا وعازفا للبيانو. نشر ليفيناس  

 .1٩٩8عام اكتشاف الوجود مع هوسرل 

م قراءته التلمودية الأولى في ن  1٩57في   •  Colloque des Intellectuelsدوة المثقفين اليهود الناطقين بالفرنسية  قد 

Juifs de Langue française    نيهر وجان هالبيرين الندوة كل من فلاديمير جانكلفتش وأندريه  وقد حضر هذه 

 وغيرهم كثير.  

" وحصل على منصب في  الخارجيةالشمولية واللاتناهي: مقالة في  نشر ليفيناس أطروحة الدكتوراه "  1٩61في   •

Université de Poitiers 

  .حرية صعبة: مقالات عن اليهوديةنشر كتابه  1٩63في  •

 عمل أستاذا في جامعة باريس مع بول ريكور.  1٩67في  •



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   52  

  .قراءات تلموديةنشر  1٩68في  •

  .إنسانية الآخرنشر  1٩72في  •

  .الله والموت والزمانفي كتاب  1٩74-1٩73امي عمل أستاذا في السوربون ونشرت محاضراته بين ع 1٩73في  •

  .ما سوى الوجود أو ما وراء الجوهرنشر كتابه الأساس ي الثاني:  1٩74 •

م(نشر "عن موريس بلانشو" )ترجمة انجليزية ملحقة بكتاب  1٩75في  •
َ
  .أسماء العَل

منشر كتابه  1٩76في  •
َ
 .أسماء العَل

  .قراءات تلموديةتسع صدرت الترجمة الإنجليزية لـ  1٩77في  •

بالإضافة إلى محاوراته الإذاعية مع    ، وراء الآية ماوكتاب    عن الله الذي يحضر في الذهننشر له كتاب   1٩82في   •

شرت في كتاب 
ُ
 .الأخلاق واللاتناهي فيليپ نيمو والتي جُمعت ون

  .الفلسفة الأولى الأخلاق باعتبارها وكذلك نشر له كتاب  المفارق والمفهوميةنشر له  1٩84في  •

 وهو مجموعة من النصوص القديمة والجديدة عن الفلاسفة واللغة والسياسة.   خارج الذاتنشر له  1٩87 •

  .في زمن الأممنشر له  1٩88في  •

 حول أعمال ساشا سوسنو".   نشر "عن الإبادة: مقابلة مع فرانسواز أرمنجود 1٩٩0في  •

المخصص لأعمال    Les Cahiers de L’Herneالآخر". في عدد  -في-رينشر "فيما بيننا: مقالات عن التفكي   1٩٩1في   •

 ليفيناس.  

  Cerisy-la-Salle. ونشرت الندوة السنوية في  الله والموت والزماننشرت محاضراته في السوربون بعنوان    1٩٩3 •

 عددا مخصصا له.  

سبتمبر  • العام  في  مجموع  1٩٩4 من  ليفيناس  نشر  العام  هذا  في  راييسا.  زوجته  مقالات، توفيت  منها   ة 

 في    "المفارق والعلوّ و" "الحرية والأمرمقالتا"
 
،  وكتابات فلسفية أساسية  أوراق فلسفية مجلتي  التي نشرت تباعا

  .Pierre Hayat، والتي حررها "مباغت تاريخ"كما نشر له 

 يس. وتوفي ليفيناس في الخامس والعشرين من ديسمبر في بار  الغيرية والمفارق نشر له  1٩٩5في عام  •

 كتب نشرت بعد وفاته:

  .قراءات تلمودية جديدةكتاب 1٩٩6 •

 . 1٩84الذي نشر كمقالة في  الأخلاق كفلسفة أولى كتاب 1٩٩8 •



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   53  

 . عرض موضوعي لفلسفة ليفيناس2

 للترتيب الزمني لتطور مفاهيمه. سيتم التركيز فيما يلي على المواضيع والحوارات    يتتبع هذا المدخل مسار ليفيناس 
 
المهني وفقا

( كيفية تطوير ليفيناس لاستقصاءه  2( السبب الذي جعل الفلسفة الأولى التي قدمها ليفيناس نادرة من نوعها؛ )1التالية: )

الظروف   ظل  في  الأخلاقي  بالتفكير  اهتمامنا  الوجودية  3)  ية؛المعيش لإمكانية  والتأويلات  للفينومينولوجيا  يه 
 
تبن أصالة   )

ليفيناس،   علقِيْن على فلسفة 
ُ
الم المدخل على مساهمات  هذا  في  التركيز  للقصدية. سيتم  والسابقة  المتجسدة  للبينذاتية 

 وذلك بهدف تقديم مدخل للمنشورات الحديثة المتعلقة بفلسفة ليفيناس.  

 ( أو المفارق باعتباره الحاجة للهرب  1935) في الهروبالبدايات الفلسفية:  1. 2

كانت هذه الأطروحة أول مقدمة   لقدنظرية الحدس في فينومينولوجيا هوسرل.  نشر ليفيناس أطروحته المعنونة   1٩30في  

س ليفيناس ما يجده القراء  على شكل كتاب لفكر هوسرل باللغة الفرنسية. من خلال التركيز على موضوع الحدس، أس

ونشر الثاني جزئيا    1٩13)نشر الجزء الأول في   الثانيو جزأيه الأول  بهوسرل  ل  الأفكارالفلسفيون بشكل ملحوظ في كتاب  

(: والتي تنص على أن كل تجربة إنسانية تنكشف على وصف فينومينولوجي؛ وأن كل تجربة إنسانية تحمل معنى  1٩30في  

- 57هـ والأقسام    56: القسم  (2)  الأفكارن اختبار هذه التجربة باعتبارها نمط من أنماط القصدية )منذ البداية وأنه يمك

السنة اللاحقة ترجمة مشتركة لكتاب هوسرل  61 في  ليفيناس     والذي يقدم فيه هوسرل تأملات ديكارتية  (. نشر 
 
عرضا

ليفينا تابع  الماض ي  القرن  المفارقة. وفي ثلاثينيات  للظواهر   
 
الرئيسيين، هوسرل  منهجيا مُعلمَيْه  في فكر  س نشر دراسات 

( والمقال  76-53:  في اكتشاف الوجودوهايدجر. تضمنت تلك الدراسات مقالات بعنوان "مارتن هايدجر والأنطولوجيا" )

ل "أعمال ايدموند هوسرل" )   (. لقد كان مشروع ليفيناس الفلسفي في ثلاثينيات 8٩-47:  اكتشاف الوجود مع هوسرل المطو 

"الذات   على  اعتمد  أساسه  إن  القول  يمكن  والذي  لهوسرل  الفينومينولوجي  بالمنهج   
 
متأثرا الماض ي  القرن  وأربعينيات 

فارقة" )
ُ
 في نهج هوسرل للجوهر )أو ما يعرف "بالاختزال" الفينومينولوجي(، 4٩: القسم  Iالأفكارالم

 
(. ولكن لكونه مشككا

هج الهايدجري الأ   1٩30بين عامي   ومع ذلك،الكينونة والزمان.  كثر دنيوية للوجود كما يظهر في  فقد انجذب ليفيناس للن 

ر الخطوط العريضة لأنطولوجيا جديدة.   1٩35و سوف يبتعد ليفيناس عن نهج هايدجر للوجود والمفارق وسوف يطو 

هذا المشروع على    حاجة إلى الهروب من الوجود وسيعمل من خلال على أنه  وكما سنرى، سيُعيد ليفيناس تصور المفارق  

 تحليل مختلف للزمن الحي.

العلاقة بين الذات المتجسدة والأنا القصدية من   م1٩35عام  نشر    والذيعن الهروب  يتناول أول مقال أصلي لليفيناس  

منظور جسدي وآخر عاطفي بما في ذلك الحاجة والمتعة والعار والغثيان. كان ليفيناس في هذا العمل الفلسفي المقتضب  

اهتماما من هايدجر بسؤال الوجود كما يظهر أمامنا عندما نخوض تجربة انحلال الأشياء في العالم في حالة القلق أقل  

  40لهايدجر: القسم    الكينونة والزمان)
 
(. لم يكن ليفيناس يتساءل "لماذا يوجد موجود بدلا من لاش ي؟" فقد كان مهتما

فعل أيضا هايدجر، ولكن كان بحث ليفيناس في ضوء تجارب أكثر  ببحث الوجود بشكل مختلف من خلال )الإنسان( كما  

 كما في الأمثلة المذكورة أعلاه )
 
العالم،  -في-(. من خلال توسيعه لتأملات هايدجر في الوجود6: القسم  في الهروبتجسيدا

أولوية لأنماط العيش والحالات الجسدية التي تكشف عن الوجود كمُرهق وغامض. في الواقع، نكتشف في   أعطى ليفيناس

الهروبية وتعبيراتها الجمالية المختلفة محاولات البشر الفاشلة للابتعاد عن الوجود الذي هم عليه. وقد كتب ليفيناس "إن  



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   54  

، حقيقة أن  أنا المرء هي ذاته )الهروب هو الحاجة لمغادرة الذات، بمعنى كسر أكثر السلا 
 
 وتطرفا

 
: في الهروبسل احتكاما

 (.1القسم 

الحس ي والبعد القصدي، تتحقق تجربتنا في الوجود من خلال  - في البعدين المترابطين في الحياة البشرية، البعد العاطفي

 العلاقة بين الجسد والوعي الذاتي. 

فارق بطريقة علمانية، على ضوء رغبة البشر غير القابلة للاختزال لتجاوز  تناول هذا المشروع اليافع لليفيناس مفهوم الم

حدود ظروفهم المادية والاجتماعية. لا يتعلق مفهوم ليفيناس للمفارق بمسألة الإدراك المتصل بالواقع أو ببحث البشر عن  

في   )بالتتابع  فحسب  أنفسهم  وراء"  "ما  لتجاوز  والزمان  طريقة  الأالكينونة  محاولة  10،  43قسام  لهايدجر:  بكونه  بل   )

 للمفارق مدفوع بمسألة فناءنا ووجودنا المحدودين. لكن، وعلى  
 
للتجاوز من خلال هروب حس ي. ان هذا النهج المادي تماما

 عكس هايدجر، يبحث هذا النهج أيضا في اللغز المسمى باللاتناهي.

أن الإنسان التي تنص على  ليفيناس إذن حجج هايدجر  بِل 
َ
ق )  لقد  في عالمه  لقي 

ُ
أ أنه قد  لو  الكينونة  يدرك وجوده كما 

القسم  والزمان   أو  38لهايدجر:  الإنسان،  يقض ي  هايدجر،  عند  مماته.  لولادته ولا  لا  معرفية  وبدون سيادة  الدازاين  ( 

لي  إلقائه من    الدازاين )الموجود هناك(، زمنه بتعريض نفسه باتجاه احتمالاتها المتعددة. يهرب   عن طريق إلهاء    الغريب الأو 

نفسه بالمساعي الاجتماعية، وهذا موقف لن يتبناه ليفيناس. من ناحية أخرى، فإن العنصر البارز للمفارق، والذي يصفه  

بكونه مجرد "تخطي... كما هو"، كان محط اهتمام كبير عند  المشكلات الأساسية في الفينومينولوجيا  هايدجر في كتابه  

 مصدر ووجهة هذا "التخطي": إلى أين ومن ماذا "نتخطى"؟ لاحظ ليفيناس بعد ذلك: ليفيناس. ولكنه كان يسأل عن 

شير إلى ... التخلي عن الاهتمام بسؤال المفارق. وكأنها حصلت على التأكيد على أن   "
ُ
صارع الحساسية الحديثة مشاكل ت تُ

 عميقا في  د ش يء ما ... وكأن الحساسية الحديثة أد وجو فكرة الحدود لا يمكن ان تطبق على  
 
:  الوجود" )في الهروب ركت عطبا

 ، تمت إضافة التشديد(. 1القسم  

يتمحور رأيه في المقطع السابق حول فكرة حساسيتنا )وفلسفتنا( "الحديثة"؛ أي أننا نفترض أنه باستطاعتنا وبشكل عميق  

لا اكتفائية الشرط الإنساني"  تكوين تصور أفضل للوجود، حيث يكون الوجود بشكل أو بآخر مكتفيا ذاتيا. يشير مصطلح "

المفهومة كهروب بإمكانيتنا  1: القسم  في الهروبعند ليفيناس ) عِد مفارقتَه 
َ
ت إلى محدودية وجودنا والتي  ( يشير ببساطة 

من  تجاوزه، كما لو كان ذلك من خلال تجربة غير متناهية. عندما يُنزع المفارق من الإطارات الميثولوجية أو الميتافيزيقية )مُعَل

ع لاكتفائه بنفسه  
 
كما حال التخطي لدى هايدجر( فإننا نفهمه من خلال إطاره التاريخي، كأوهام الموجود المحدود والمتطل

 عن المعاناة في محاولاتنا لخروجنا من وجودنا المحدود.  
 
ر سؤال المفارق بالكامل كاشفا بشكل خالص. فهمه بهذا الشكل يغي 

الح "أليست  ليفيناس:  يسأل  الموجود  لذلك  يمتلك  هل   ... المحدود؟"  الموجود  على  مقصورة  مسالة  سوى  للهروب  اجة 

(؛ باختصار، أليست استجابتنا الأولى للفناء سوى حاجتنا  2اللامحدود الحاجة للتخلي عن نفسه؟" )عن الهروب: القسم  

ف. ولكن بعكس للتخلي عن وجودنا بشكل دوري؟ لا يختلف هذا السؤال بشكل كبير عن مفهوم هايدجر للوجو  د المزي 

هايدجر، لا تعتمد الأصالة الحقيقية على الحفاظ على حريتنا في وجه الاحتمال الأكثر شخصية، ألا وهو الموت. يجادل  

ليفيناس أنه باستطاعتنا فهم الموت كاحتمالية من خلال موت الاخرين فقط، وأنه باستطاعتنا فهم محدودية الموجودات  

ية أخرى، وعند النظر لفكرة اللاتناهي من ناحية علمانية فإنها تشير إلى ش يء مطلق في الوعي  من خلال فناءها. من ناح

(، والذي يحفز جهودنا المتكررة للهروب من أنفسنا نحو حالات انتشاء مختلفة. هذا وبشكل  1: القسم  عن الهروبالإنساني )



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   55  

س بالطبع مفهوم اللاتناهي لتجربة مختلفة، تجربة  واضح مفهوم مغاير للموجود كما عند هايدجر. لاحقا، سينسب ليفينا

دة لوجه الاخر. ومع ذلك، لم تتم مناقشة البينذاتية إلا بشكل مختصر في مقال عام  ة غير المقي  . يظهر  1٩35تلك الخاصي 

ن النقطتين  (. ولكالموجود والموجوداتو   الزمان والآخراللقاء مع الاخر أولا كموضوع في أعمال أربعينيات القرن الماض ي )

ر هايدجر عن الوجود محدد بتاريخ الفكر  1التاليتين الأهم في إطار هذا النقاش هما: ) ( ما يجادل به ليفيناس هو أن تصو 

د يعني المصارعة مع حدود الوقائعية او الوضع الوجودي،  2الألماني وللتأويلية )الهرمونيطيقا(؛ ) ( أن الوجود كعقل متجس 

 اس وبشكل أولي مسألة الوجود باعتباره وجودنا. ومن هنا تبرز عند ليفين 

( القلق  حالة  في  نفسه  أمام  حضِر 
ُ
أ وقد  نفسه  وجد  عندما  الوجود  الهايدجري سؤالَ  الدازاين  والزمانواجه  :  الكينونة 

الفجوة بين الوجود نفسه والموجودات التي نحن  40القسم   المقابل، اقترح ليفيناس طرقا أخرى تضيق من خلالها  (. في 

عليها. من خلال نزعته الملازمة حول دوافعنا المتكررة للهروب، استقص ى ليفيناسُ خيباتَ الأمل المتواصلة التابعة لمحاولاتنا  

فسح المجال للإفاقة او التخلص من الأوهام. في الحالات العاطفية  
ُ
لتجاوز وجودنا: حالات الحاجة والمتعة المذكورة سابقا ت

والغثي العار  مثل  تحتاج وبشكل  والجسدية  الخانق  في وجودها  مادة محصورة  أنها  على  الجسدية  الذات  تجربة  تتم  ان، 

رولاند   جاك  ق 
 
المعل اكتشف  مخرج.  إلى  وبائس  وللهروب    Jacques Rollandمستمر  وللمادية  للجسد  ليفيناس  عودة 

ند أن النقد التأملي عند ليفيناس  (. يضيف رولا 32-2٩:  عن الهروبوللطريقة التي قام بها بإعادة تشكيل تأويلات هايدجر )

شر عام )
ُ
 في الفلسفة المادية "للدم والتربة" الشائعة لدى الاشتراكية  1٩34والذي ن

 
( هو الملهم لهذا النهج، كان هذا تأملا

شير  (. وبالنسبة للوجود الخانق عند ليفيناس، عندما يشير ليفيناس للموجود، فإنه يتأملات في الفلسفة الهتلريةالقومية )

لحضور مستمر، وليس لحدث الانكشاف الذي يصفه هايدجر. تظل قضية هل هذه التأويلات للوجود تؤسس لخطوة الى 

 (. Franck 2008  :31الوراء إلى ميتافيزيقا أقدم حتى من ابتكارات هايدجر أم لا مسألة نقاش مستمر )

قون على الطبيعة التجريبية الجديدة في أطرو 
 
 ما يؤكد المعل

 
حات ليفيناس سواء  اخترنا أن نفهم نهجه على أنه تفكيك  غالبا

كريق   ميقان  قارن 
ُ
ت منه.  مستوحى  أنه  على  أو  الهايدجري  "بالتجريبية    Megan Craigللنهج  الأولى  ليفيناس  أعمال  بين 

يفيناس  أعمال لLisa Guenther(. ومن ناحية أخرى، درست ليسا قنثير  Craig 2010: xvالراديكالية" عند ويليم جيمس ) 

(. تشير "حقيقة الوجود" منذ البداية  3.4.5، انظر الأقسام  136-11٩:  2006اللاحقة والمتعلقة بالتجسيد وتجربة الأمومة )

. moi-soiالذات ) -إلى ظواهر فلسفية غير مكتشفة للتجسيد: لثنائية الأنا
 
 ( المذكورة سابقا

التي الغثيان، أكثر الحالات  الوجود  يناقش ليفيناس وبشكل جدلي أن  ة، تعادل  هناك، وهي تعرف "بفرض -وصفها حدي 

الذات:  - الذات" في الفينومينولوجيا الهوسرلية: "... يفرض الغثيان نفسه ليس فقط كش يء مطلق، بل باعتباره فعل فرض

( نفسه"  الوجود  إثبات  الهروبإنه  تجرب6:  في  الى  يشير  الحدث  هذا  لان  الذاتي  للفرض  أخرى  أشكال  بالطبع  توجد  ة  (. 

بمنظور الشخص    Raoul Moatiالانسجام بين الذات المتجسدة وأنا القصديات، او بالتأكيد بين ما يقارنه رائول مواتي  

[(. لذلك، وفي التجربة المباشرة، أكون أنا فرحي أو ألمي، كما يمكنني أن ألحظ نفس ي  71-38:  2017]  2012الأول والثالث )

 بشكل مؤقت كشخص ثالث. ومع ذلك، ف
 
إن جهودنا المختلفة للخروج من مواقفنا الملموسة ليست مماثلة لما اعتبره  فرحا

هايدجر احتمالات لخيارات جديدة، حيث نجد موتنا في نهاية كل المواقف الأخرى، كالحد الأقص ى، او كما يسميه "إمكانية  

( والزمانالاستحالة"  القسم  الكينونة  إ50:  حاجة  الهروب  يمثل  ذلك،  من  النقيض  على  أن  (.  حتى  وديناميكية.  يجابية 

فإن    ،
َ
سابقا أشرنا  كما  حرمان.  مجرد  وليست  امتلاء  أنها  على  الحاجة  في  التفكير  يعيد   ، الفتي  العمل  هذا  في  ليفيناس 

ليفيناس يعمل باتجاه مفهوم مختلف للوجود نفسه. سواء  كانت تتميز بالمتعة او بالمعاناة، فالحاجة هي القاعدة الأساسية  



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   56  

: القسم  في الهروبد. يستجيب المفارق العلماني للحاجة كما لو كانت واعدة بطريق متجه نحو "ش يء آخر عنا" )لهذا الوجو 

ت أنطولوجية ليفيناس مكان  1٩35(، ولهذا فالدافع العميق للحاجة هو الخروج من وضعنا المحدود. وبحلول عام  3
 
، حل

ات العاطفية والأنا القصدية؛ فلقد أعادت أنطولوجيته التركيز  انطولوجية هايدجر على ضوء العلاقة الديناميكية بين الذ

 جديدة نختبر من خلالها وجودنا.
 
 أنماطا

 
 من المستقبل كما عند هايدجر، ولقد كشفت أيضا

 
 على الحاضر بدلا

ن مفهوم  ومن خلال إعادة تصور محاولاتنا نحو المفارق كحاجة ومتعة وغثيان تتيح لنا تجربة مع الزمن تختلف عن كلٍ م 

ره هايدجر في أعماله السابقة(.    khairosأرسطو لـ"مقياس الحركة"، وامتلاء الانتظار )وهي اللحظة المرتقبة أو   الذي طو 

، وفي داخله يقذف وجودنا بنفسه" )
 
فة: "ش يء يشبه الغياهب، عميق جدا

 
(.  4: القسم  في الهروبالمتعة والألم خبرات مكث

كشف من خلال الحساسية والعاطفة. في المتعة كما في  إن الأولوية للزمن الحاضر، با
ُ
ز في لحظة الآن الممتدة، ت

 
عتباره مُرك

في "المتعة ... لا تقل عن كونها تركيز في اللحظة" )رغبة أو أمل.  ـ ليست بسبب النقص بل في  حاجة  الألم، نجد أنفسنا في  

القسم  الهروب الاحتم4:  على  المستمر  هايدجر  انفتاح  خلال  من   .) ( والزمانالية  القسم  الكينونة  حاضر  31:  يحتل    ،)

 عن تركيزه على مفهوم الحاضر. إضافة الى ذلك، ومع أن مفهوم  
 
التجسيد هنا أولوية وجودية. لم يتخل  ليفيناس مطلقا

 "للواقع النفس ي"، إلا أنه سيضيف له ويثريه.  ليفيناس للحاضر يتطابق مع فينومينولوجية هوسرل 

ره لفئات الوجودية الأساسية. لو عادت الأنا المفارقة    في الهروب(باختصار، مقال ليفيناس المبكر ) مبني على إعادة تصو 

عند هوسرل وأصبحت "أنا" قصدية عند ليفيناس، ستبقى الأهمية الكبرى للذات المتجسدة كمركز أو موقف تنشأ من  

(. لو كانت ثنائية الذات والأنا هي مصدر  soiلاله الأنا المفارقة )بمعنى أن نستيقظ كما لو كنا خارج أجسادنا النائمة،  خ

للعالم  هايدجر  يمنحها  التي  الأسبقية  استبدال  سيتم  فإنه   ،
 
تأثيرا والأكثر  الأوضح  بالشكل  نفسه  الوجود  ثقل  ظهور 

ر ، يفس 
 
-ليفيناس تركيز هايدجر على الوجود كحدث إفصاح او انسحاب بطريقة ماقبل   وللوجود. وكما تمت الإشارة سابقا

هايدجرية كالحضور المستمر الذي شك فيه هايدجر أنه ميتافيزيقي. يبحث ليفيناس في هذا الحضور من خلال نماذج  

 توفرها الاحاسيس والعواطف التي لم يكتشفها هايدجر ولا هوسرل.

  1٩35في  
 
أنه يمكننا من خلال الأحاسيس والحالات الذهنية اكتشاف انعدام جدوى الخروج عن  ، كان ليفيناس مقتنعا

يضيف   ولهذا   .
 
عبئا والأكثر   

 
الأبسط شكلا حياديته  في  الوجود  ندرك  الغثيان،  حالة  في  الجسدية  المعاناة  عند  الوجود. 

، لو كان الموجود يتبدى فقط من خلال الوجود
 
الذي نحن عليه، إذن أي موجود يبحث   ليفيناس ثلاثة مواضيع مثيرة. أولا

،  8: القسم  في الهروبعن الفرار من نفسه لأنه مكبل في وقائعيته، هو "مخلوق" يحمل "سمة الوجود المحدود" )
 
(. ثانيا

قنا الوجود من كل جهة لحد الانغمار.   الغثيان ليس حدثا فسيولوجيا فحسب. إنه يوضح لنا بشكل كبير إمكانية ان يطو 

يلا  تجربة  وكما  تمت  لو   ،
 
ثالثا  .

 
أيضا بالغثيان  تشعرنا  قد  والسياسية  الاجتماعية  الحياة  فإن  الحالة  تلك  في  رولاند  حظ 

[(،  8: القسم  في الهروبالوجود بشكله الخالص كلاتحديدية ثقيلة، فإننا لن نستطيع تجاوزه )باتباع "تطلعات المثالية" ]

  وجودنا.  ي الوجود، وهي أولا ولا تقبله ببساطه كأشخاص محايدين. الكينونة ه
 
علامة وجود الموجود هي الحاجة وهي أيضا

 ممتدة لتشمل الصراع مع الوجود. يختم ليفيناس جدلية أن: 

ــ تستحق لقب بربرية"   :  الهروب  في )" كل حضارة تتقبل الوجود ــ مع اليأس التراجيدي الذي تحتويه والجرائم التي تبررها 

 ( 8القسم  



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   57  

؛ هل   يبقى السؤال: كيف
 
يمكننا وبشكل أفضل التفكير بالحاجة الحسية لتجاوز الوجود؟ الحاجة المتجسدة ليست وهما

 . 1٩61المفارق وهم؟ سيجيب ليفيناس عن هذا السؤال بشكل كامل في عام 

 على الوجود ( أو تأثيرات المفارق أو الاختلافات 1947( والزمان والآخر )1947الكتابات المتوسطة: الوجود والموجودات ) 2. 2

إلى تأويلات متعلقة  عت كتابات الأربعينات من ابتكارات ليفيناس في الأنطولوجيا والتي كانت دائما من خلال اللجوء  وس 

د ودائما بالتضاد مع فلسفة هايدجر في الوجود والتي تؤدي بحسب ليفيناس إلى الانخراط مع الوجود كـ"مشاركة"   بالتجس 

ل في الهرب والمتعة باتجاه الأيروس والوعد  من دون آخرية. تلك الكتابات   أخذت فكرته عن المفارق بعيدا عن المفارق المتخي 

 (. 86: الوجود والموجودات بميلاد طفل. وهذا ما تطلب منه أن يكتشف الآخرية باعتبارها الآخر الأنثوي ) 

كتابي    والموجوداتفي  و 1٩47)   الوجود  ثنائ1٩47)  الزمان والآخر (  الوجود  أصبح  النور ومن خلال غشاوة  (  يا من خلال 

الظلام. وكأن الوجود أصبح مقسوما بين وجود العالم المخلوق وبين الظلام الذي يشع  منه الضوء. وهذا ما أدى إلى تحويل  

التركيز الفينومينولوجي إلى الوجود كنور ورؤية حين نقوم بتأسيس الأشياء والوجود كالاضطراب المظلم الذي نعيشه في  

رت محاولة ليفيناس لتوسيع معنى الدازاين المتجسد ومراجعة الفرق بين الوجود والدازاين )وجود  الأرق  . كذلك فقد تغي 

عند   المفارقة  الفينومينولوجيا  مع  ليفيناس  اتساق  خلال  ومن  عليه(.  نحن  الذي  المفتوح  الحس ي  والإدراك  الموجودات 

ه الأنا متعددة الأبعاد تركيز الاهتم ام وكأنه مركز يشع  منه اهتمامنا، فإن الذات المتجسدة عند ليفيناس  هوسرل حيث توج 

( دة  المتجس  الذات  أصبحت  عالمها.  قبل  من  مُتجاوزه  ولا  مسبوقة  تكن  بالأقنومـ  soiلم   
 
فصاعدا الآن  من  تسمى  والتي   )

(2)hypostasis  الوجود والموجودات اريعنا )مؤسسة لنفسها. أي أننا نستيقظ من ذواتنا باتجاه النور، وننطلق من خلال مش  

د يبدأ وينتهي  55-51: الزمان والآخر، 61-86 ر على ذواتنا وبالتالي نغادر وجودنا الواعي. لذا فإن الوعي المتجس  (. ننام ونتكو 

الوقت وهذا ما يجعل ليفيناس يؤكد على أن الذات   في ذاته وبهذا الشكل فإنه معتمد على بيئته ومستقل عنها في ذات 

 قظة تستعمل الوجود وتهيمن عليه.  المستي

ت المفارقات الجزئية للمتعة والرغبة والتي تم التعرض لها سريعا في 
تطويرا وتنويعا   1٩35في مقالات المرحلة المتوسطة تلق 

:  تالوجود والموجوداأكمل. الآن أصبح معنى المفارق متجها نحو زمنية جديدة تعد بها الرغبة و"الخصوبة" أو ميلاد الابن )

د الآخرية في الابن بطريقة ملفتة للاهتمام فالابن بمعنى ما هو والده و ٩2  -٩1  الزمان والآخر:   ؛100 والده في    ليس (. تتجس 

ذات الوقت. وعلى كل حال فإن ميلاده يفتح تركيزا باتجاه المستقبل. الزمن الذي ينفتح بميلاد الابن لم يعد يُنظر له على  

بل هو استجابة لمحدوديتين أساسيتين في فهمنا وتمثلنا   ،نات كما حاجج بذلك هايدجر أنه واحد من ضمن مجموعة ممك

للعالم: الموت والإنسان الآخر. ففي حين لا ينكر ليفيناس الحدس الهايدجري عن الموت باعتباره "إمكانية اللاممكن" إلا  

يعيد أطروحته المبكرة بأننا نشهد الموت فقط باعتباره موت الآخر. ولكن حتى حينها فهو يتجاوز فهمنا اليومي.    أن ليفيناس

 ولذا فإن ليفيناس سيصف الموت باعتباره آخرية جذرية مثلها مثل آخرية الإنسان الآخر الذي ألتقي به.  

علن عنه لا يمتلك ذلك الوجود كما يمتلكه الفرد، فقبضه  " في الموت يغترب وجود الموجود. وبالتأكيد فإن الآخر الذي يُ   

 (.  75:  الزمان والآخر بل لا يمكن معرفته" )   ، مجهولا على وجودي مبهم فهو ليس  

 
 
 الواقع الأساس ي أو الخام الأول وأحيانا تترجم بالوذمة. )المترجمان(  (2)



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   58  

صحيح أنه يمكننا تأسيس الآخر باعتباره ذاتا أخرى. ولكن ذلك التأسيس من خلال المماثلة الفينومينولوحية لا يمكن أن  

م هذه الحجة فإنه يقوم بعملية  7٩-78  الزمان والآخر:ي للآخر )يستنفد الاختلاف الأساس   (. وبالتالي فإن ليفيناس حين يقد 

تأملات  وإن لم يكن نظيرا بالمعنى المعتاد للكلمة" ) analogonتجذير لـ"الاخر" عند هوسرل والذي قال عنه أنه "نظير لذاتي 

  (.٩6-٩2: 44القسم ديكارتية،  

بـأعمال  لا بد هنا من الإشارة لم ر هيجل للعمل  1٩35وقفين معاكسين متعلقان  باعتباره جدلا    work. أولا، ضدا لتصو 

" لطبيعة الروح المتحولة، فإن ليفيناس يصف  
 
ح مجددا    labor  الكدح"ديالكتيكيا ظاهراتيا على أنه جهد وإعياء مما يوض 

ل ال دة وبين الذات الذهنية. التحو  ثاني متعلق بأنماط العيش ذاتها فالقلق والبهجة والملل  الفرق بين الذات العاملة المتجس 

كلها عند هايدجر حالات ذهنية. القلق هنا له نمط ذو اعتبار أعلى بسبب أنه نمط العيش الذي يواجه فيه الإنسان ذاته  

رة الوجود  ويواجه فيه فقدانه للمرجعية كما يواجه فيه سؤال وجوده. في المرحلة المتوسطة سيقوم ليفيناس بتوسيع خب

إلى أنماط وجودية تشمل الرعب. الوجود الليلي الذي يكشف عن حضور غير محدد للظلام والذي لا يعتبر عدما خالصا.  

الوجود  ” لا يكشف لنا خطر الموت ولا حتى خطر الألم" )there-isيقول ليفيناس "إن رعب الليل باعتباره خبرة "للهنالك" “

ود المحض لا يمكن أن يكون مجرد الفضاء المض يء الذي يتحدث عنه هايدجر. وكذلك  (. وبالتالي فالوج 57:  والموجودات

“ الأشياء  لجهوزية  تمتد  ويد  عين  من  أقوى  تجسيدا  ب 
 
يتطل العالم  في  وجودنا  بذلك  ready-to-handفإن  يقول  كما   ”

المرة الإعياء وا لخمول والأرق واليقظة. في  هايدجر. وهنا نجد مرة أخرى أن ليفيناس يعود لحالات جسدية لتشمل هذه 

اليقظة تعيد   الأنا القصدية. وفي  دة وبين  الذات المتجس  التي تحدثنا عنها سابقا بين  الفجوة  الثلاث الأولى تتسع  الحالات 

دة ) د. ولكن بالنسبة لليفيناس فإن الوجود  soi-moiالذات المتجس  ( تأكيد سيادتها على الأشياء وكذلك على فتورها المتجس 

الم يتمثل بشكل أكبر في حب الحياة والاستمتاع الخالص بها مقارنة بحالة النفعية وظاهرة السقوط في التشويش  في الع

(. يعتبر هذا الطرح جزءا من نقد ليفيناس لهايدجر في تصوره عن اهتمامنا  17٩الكينونة والزمان:  التي قدمها هايدجر )

ع الأشياء. وفي بحثه عن تعددية في الوجود باعتباره نداء أو باعتباره  بالعالم والذي يتوافق غالبا مع علاقة استعمالية م

( القادرة على التعالي بذاتها على "الهنالك"  hypostasisانكشافا وكذلك من خلال إعطاء الأولوية للذاتية الأولية )الأقنوم  

“there isفإن ليفيناس يشق طريقه نحو فلسفته العلمانية عن الآخرية والمفارقة ،”  . 

ة. هذا يمتد  من نور النهار عند هوسرل   ر أن الضوء يلعب في الفينومينولوجيا أدوارا مجازية وحرفي 
 
من المهم هنا أن نتذك

 للإدراك البصري )
 
ه كنقطة ضوء ساقطة  18، القسم  II الأفكار باعتباره شرطا وج 

ُ
( وصولا إلى مجازه لـ"الشعاع" القصدي الم

الانفت إلى  الموضوع وكذلك  )على  الهايدجرى  الدازاين  ذاته  هو  الذي  المض يء  والزمان:  اح  نجد  171الكينونة  المقابل  في   .)

"نتيجة    :
 
فينومينولوجيا والموضوع  الذات  بين  التقليدي  الفرق  تعليق  يمكنه  كما  الضوء  "عمل"  على  يشدد  ليفيناس 

(. وبالتالي 41:  )الوجود والموجوداتسابق عليه"  للإضاءة، فإن الموضوع حتى وإن كان قادما من الخارج إلا أنه لنا في الأفق ال

د. الأدلة الفينومينولوجية مضمونة من خلال الظروف المضيئة وإن كانت   ر عنه الضوء بشكل جي  فإن العمل الذهني يعب 

ن:  الكينونة والزمالشخص ما. وفي حين يعر ف هايدجر الدازاين تقريبا تنفيذيا )الدازاين بطبيعته يُحضر شبكته معه( ]

". وكذلك وباعتبار أن وجود الدازاين في ذاته ضوء  ذاتا[، يعود ليفيناس للمبدأ الحداثي "كل موضوع يفترض معه  171

 ( والزمان:  وكشف  “171الكينونة  الخام  الوجود  فإن   ،)hypostasis  في المتجسدة  الحياة  بدورة  يتصف  ليفيناس  عند   ”

اقترن  فإذا  ولذا  والنشاط.  واليقظة  والنوم  الليل    النعاس  غموض ظلام  بضم  يطالب  ليفيناس  فإن  بالإضاءة،  الوجود 

بلانشو، عند    il y a” )والمعروف بthere is(. إنها هدية )الوجود هناك عند هايدجر( و"الهنالك" “ 54:  الوجود والموجودات)



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   59  

لاحقا(. ونتيجة لذلك فإن السؤال الذي افتتح الأنطولوجيا الأساسية: لماذا هناك وجود بدلا من    استعملها ليفيناس   ا كم

التفكير فيه ولكن لا يمكن   باعتباره غياب محض، يمكن  العدم، مفهوما هنا  ليفيناس.  أولوية لدى  عدم؟ لن يكون ذا 

" يملأ الوجود كل الفواصل الزمانية والمكانية، في  there isتجريبه. الوجود الليلي المبهم يبقى "شيئا ما". وكما في "الهنالك" " 

مه ليفيناس عن   الشاملحين ينهض الوعي بالاعتماد على تركيزه ويقظته النابعة من ذاته. هذا هو التعاطي   الأول الذي قد 

ى امتداد تحليلاته فإن الوجود كشمولية حيث تظهر جديلة الذات والأنا باعتبارها المفارقة المحدودة للوجود المحايد. وعل

هذه الجديلة من الذات والأنا ستصغي لنداء ما. ولكن هذا النداء لن يأتي من الوجود ولكن من آخرية يقارنها ليفيناس  

، تمت  87،  الزمان والآخرالآخرية" )  حدثبالموت ذاته. يقول ليفيناس "كما مع الموت، لم أكن معنيا بالموجود ولكن مع  

ن مع "حدث الآخرية" هناك نداء الشخص الآخر، أنثوي بشكل ملفت للانتباه، يعاش كرغبة وحاجة  إضافة التشديد(. لك

وكرم كذلك. تلك الأعمال أعدت المسرح لتوصيفات لاحقة للعالم، والوقائعية والزمن باعتباره اللحظة الراهنة والمفارقة  

العائلة.   في  باتجاه خصوبة مستقبلية  المفارقة  المحايثة وكذلك  الأساس ي الأول  في  العمل  التوصيفات لب   ستؤسس هذه 

  .الشمولية واللاتناهي: مقالة في الخارجيةلليفيناس 

 ( أو المسؤولية والمفارقة والعدالة1961رسالة في الضيافة: الشمولية واللاتناهي ) 3. 2

ر ليفيناس للمفارقة على توفير نقطة انطلاق لفهم    الشمولية واللاتناهيكتب ليفيناس   كأطروحة دكتوراه. وسيساعدنا تصو 

بطرق   المفارقة  لقد فهم هوسرل  لفينومينولوجية هوسرل.  مديونيته  نفهم  أننا  بالاعتبار  الأخذ  مع  واللاتناهي  الشمولية 

ه بالأشياء التي يقصدها في العالم. هذا وقد  متعددة ولعل أحد الأبعاد الأساسية في تلك الطرق هي فكرة تمدد الوعي ولقاؤ 

في العالم دائما وسط الأشياء تبعا لمفارقةٍ دنيوية    فالدازاينكان هايدجر قد عر ف المفارقة على أنها جوهر وجودنا في العالم  

سة للو  ِ
 1٩43عي" )سارتر  أو تبعا للوجود هناك. سارتر من جهته كان قد تابع هايدجر في ذلك قائلا أن "المفارقة بنية مؤس 

ن أساس ي لأفعالنا.  1٩٩2:23]  [(، وبالتالي فتصوره عن الوعي يؤكد على أنه في العالم ومكو 

ة. قام ليفيناس في المقابل بالمحاذاة بين المفارقة   بالنسبة لليفيناس فإن تلك التصورات للمفارقة مقبولة ولكنها ليست أولي 

ع عن معرفتي الشمولية: الإنسان الآخر )والخارجية، أي ما يقع خارج ذاتي ولكنه يتم (. بالتأكيد  4٩:  الشمولية واللاتناهين 

ل لي ويأمرني وحين أستجيب فإنني أكتشف    ذلكأن اللقاء بالآخر لقاء بكائن مرئي ومحسوس ولكن   الآخر يتحدث إلي  ويتوس 

 عتبارها الخير في الشخص الآخر.  مسؤوليتي تجاه ذلك الآخر. هذا هو أساس الأخلاق أو أساس اهتمامنا بالأخلاق با

وكما يحاجج ليفيناس فإن الأخلاق حين تبحث عن أساس وجودي  قبل أي اشتغال بالنفع أو الفضيلة أو الواجب فإنها  

 كونيا يجب  
 
تكتشف التحقق البينذاتي للمسؤولية. هذا التحقق يقاوم أن يتم دمجه داخل أي فهم يصبح فيه الآخر آخرا

، مثلا، أن أ ة من خلاله. صحيح أن النفع والفضيلة  علي  تصر ف معه أخلاقيا أو أن آمل أن أزيد من مستوى السعادة الجمعي 

والواجب أساسية للمناظرات الأخلاقية ولكن  ليفيناس يشير إلى أصلهم المعيش ي المشترك في اللقاء وجها لوجه والذي لا  

ر.   يمكن اختزاله إلى أي مفهوم أو تصو 

 الشمولية واللاتناهي" في النظرية الأخلاقيةإسهام " 1. 3. 2

الأساس الوجودي للأخلاق عند ليفيناس بالارتباط بالمدارس الأخلاقية    Michael Morganسبق أن ناقش مايكل مورجان  

(. يذكرنا مورجان بأن ليفيناس يعمل في مستوى ما قبل  2007الثلاث التي أشرنا لها أعلاه )النفعية والفضيلة والواجب( )

د يكشف عن الزخم الكامن   الأنظمة الأخلاقية التي تتم صياغتها بالتأمل والتقليد والنقد. وبالتالي فإن    خلف نظري متجس 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   60  

اللقاء بالآخر ويحاجج بأن ذلك اللقاء يضع حدا لتأسيس   يصفغاية ليفيناس فينومينولوجية تأويلية بشكل متزامن فهو 

 عن لحظة ولادة المعنى البينذاتي. ب تأويلياالموضوع. كما أنه يتتبع الأخلاق 
 
 حثا

ة مفارقة الآخر الذي يخاطبني. تجادل   وعلى خلاف السؤال الافتتاحي عند هايدجر عن الوجود، فإن ليفيناس متجه لخارجي 

(. 127  -126  -2008أن  لقاء الوجه بالوجه عند ليفيناس يؤدي إلى "معيارية بلا معايير" )  Diane Perpichدايان بيربيتش  

كرول   ستيفن  فإن  كل    Steven Crowellكذلك  أساس  أنها  باعتبار  أيضا  ابيستمولوجية  الوجه  معيارية  بأن  يلاحظ 

موضوعية لأنه إذا لم يلاقيني الآخر ويسائل خبرتي، فإنني لن التق بـ "حس المعيارية وبالمعايير التي يمكن الحكم على خبراتي  

عل أن أول معيارية أختبرها ليست إلا استجابة لشعور سابق على التأمل  (. يقول ليفيناس بالف574:  2015من خلالها" )

 ( يرافق خبرتي لخارجية الآخر. وفي نفس الوقت، أستجيب لذلك الآخر. يكتب ليفينياس:  2٩4 الشمولية واللاتناهي:)

ر تتحقق من كونه صالح  " تجعل اللغة من موضوعية الأشياء ومَفْهَمتها أمرا ممكنا. لقد جادل هوسرل بأن موضوعية الفك 

للجميع. وبالتالي فأن أعرف موضوعيا يعني أن أؤسس فكري بطريقة تحتوي بشكل مسبق على إحالة على فكر الآخرين.  

 (.  210وبالتالي فإن ما أحاول ايصاله للآخر قد تم تأسيسه مسبقا في الدور الذي يلعبه الآخرون". )الشمولية واللاتناهي:  

نومينولوجيا الوجودية للقاء الوجه بالوجه عند ليفيناس مرتبطة بالدراسات المعاصرة في الأخلاق  ولهذا السبب فإن الفي

ة بأسسها الخاصة في الخبرة البينذاتية المعيشة. كما أننا نستطيع كذلك أن نشير إلى اتساق   مادامت هذه الدراسات مهتم 

والتي تؤسس عقلانية العقل    Onora O’Neillنورا أونيل  بين ليفيناس وفلاسفة أخلاق معاصرين مثل الكانطية الجديدة أو 

" مما يعني أن المبدأ الأخلاقي الذي أتبناه لا يمكن أن يكون لا عقلانيا مما يعيق  سلطوي العملي على "طلب محدود ولكنه  

الطلب تعاش كخبرة من الشعور   ز مثل هذا  التي تحف   أن "السلطة" 
 
ق ليفيناس قائلا

 
الشخص الآخر من تبنيه. ربما يعل

ون الأخلاقيون من أمثال ج O’Neill  1٩٩6  :51-57بمفارقة الآخر )  Davidون ماكدويل وديفيد ويقنيس  (. ركز الحدسي 

Wiggins  وJohn McDowell   كذلك على إحساسنا حين يتعلق الأمر باستيعاب الحقائق الأخلاقية. يحاجج ماكدويل في

ر ممكنا. بل أن امتلاك   نقاشه للتربية الأصيلة أن اكتساب ذلك الحس الأخلاقي يجعل من حدسنا الأولي بما هو صائب وخي 

ة )ذلك الحس الأخلا   McDowell 1٩٩8، Wigginsقي يرعى إرادة عقلانية مزدهرة مدركة للمتطلبات الأخلاقية لحسن الني 

[(. يشترك كل من ماكدويل وويقينس مع ليفيناس في محاولة إثراء المنظور المتعلق بالذات المنظور لها على  1٩٩8]  1٩87

 ودية البينذاتية لتلك الذات.  أنها ذات عقلانية محضة إلا أن ليفيناس يعيد بناء الأسس الوج

إنه لمن نافل القول هنا التذكير بأن السياق الفلسفي للفلاسفة الأخلاقيين أعلاه مختلف عن السياق الفلسفي لليفيناس.  

مورجان   من  كلا  أن  نجد  الفروقات  تلك  عن  النظر  بغض  سيلانسكيس  Morgan  (2007ولكن  ميشيل  وجون   )Jean-

Michel Salanskis  منظومة أخلاقية.    لأيعند محاولة التشريع    الوجوديةبأن من الضروري فحص الشروط    قد جادلا

يؤكد سيلانسكي على أن أطروحات ليفيناس تتطابق مع ما يعتبره "الشروط الثلاثة التي يجب أن يحققها أي عرض فلسفي  

 للأخلاق" وهي:

ر عنه كل من ه  يوم وكانط وفيتقنيشتاين. ثانيا على الأخلاق أن  " الواجب الذي لا يمكن رده للوجود كما خبر ذلك وعب 

ل تحديدا واجبا موضوعيا غير مرتبط بذات ما أو حالة سيكولوجية محددة )باعتبار أن مثل ذلك الارتباط النسبي   تفض 

د لانحلال الأخلاق بكل وضوح وبساطة(. ثالثا، يجب أن يكون هناك شعور بالواجب فالواجب لن يكون واجبا إلا   سيمه 

 ، ترجمة المؤلفة من الفرنسية للإنقليزية(.  63:  2006ا كان واجبي أنا". )سيلانسكيس  إذ 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   61  

وبهذا فإذا كانت الأخلاق تحيل على دراسة المبادئ الأخلاقية أو تحيل على نظام من المبادئ الأخلاقية، فإن ليفيناس يقدم  

 ظاهراتيا( للأصول اليومية لتلك المبادئ وهذا 
 
ما يسميه سيلانسكيس بـ "فلسفة الأخلاق الجديدة"  فينومينولوجيا )وصفا

(2006 :31-73 .) 

تستعيد فكرة أن القانون الأخلاقي عند كانط، مفهوما باعتباره الأساس   Gabriela Basterraفي المقابل فإن جابريلا باستيرا 

ا للشعور الموجب وباعتباره موضوع احترامنا الأعظم، يُدرَك باعتباره  ه لذلك القانون لا  وكذلك فإن  قبلي  كن 
ُ
الاحترام الذي ن

ز إرادتي للالتزام بالقانون الأخلاقي ولكنه ليس شعورا بالمعنى  
ر خاص يحف 

 
ينبع من أصل تجريبي. وبالتالي فإن الاحترام تأث

ر  2002]  1788التجريبي السيكولوجي للكلمة )كانط  
 
الذي حدده  [(. إنه ش يء آخر يؤثر بي وهذا ما جعل باستيرا تقارنه بالتأث

)باستيرا   لوجه  وجها  ألتقيه  حين  لأنشطتي  الآخر  يحدثه  الذي  الإرباك  باعتباره  أمام  2015ليفيناس  نحن  بالتأكيد   .)

القبلي عند كانط، فإننا لا   الحال في  أنه كما هو  إلى نتائج مختلفة ولكن يبقى  فلسفتين مختلفتين باعتبار أنهما يؤديان 

 برها حين نكون وجها لوجه أمام الآخر في حالة ذاتية أو فكرة موضوعية.  نستطيع استيعاب الدوافع التي نخ

  بنية كتاب الشمولية واللاتناهي 2. 3. 2

الشمولية  من توصيفات فينومينولوجية للوجود باعتباره الطبيعة أو القوى المتصارعة ) الشمولية واللاتناهيينبثق كتاب 

وجودنا22-21:  واللاتناهي ولكن  )  العالم-في-(.  للحياة  وحبنا  الطبيعة  بعناصر  الاستمتاع  كذلك  الشمولية  يتضمن 

ب والهواء والضوء وعدسات النظر، والعمل والأفكار  115  -110  واللاتناهي: (. يكتب ليفيناس "إننا نعيش من الحساء الطي 

( منها"  نعيش  أشياء  بل  ل 
 
للتمث موضوعات  ليست  الأشياء  تلك  الخ.  واللاتناهوالنوم...  يعيد  110:  يالشمولية  كذلك   .)

ليفيناس النظر في العمل لا باعتباره سيطرة إنسانية على الطبيعة فحسب بل باعتباره عملية خلق لخيرات يمكن الترحيب  

(. وباعتبار أننا نبتهج بالعيش وببناء البيوت فإن حياتنا ليست  205، 161-175: الشمولية واللاتناهيبالآخر للانتفاع منها )

ة ) Sorgeالعناية ) ي من العالم وقدرتنا على استقبال  112:  الشمولية واللاتناهي( التي يجعلها هايدجر أولي 
 
( بل هي التغذ

الآخر في مكاننا. وعلى أساس هذه التوصيفات فإن المفارقة كما تم تعريفها أعلاه تمر عبر مستويات متعددة. أولا، بداية  

يقاطع نشاطي الوجه،  في تعبير  بالآخر، كما  )  اللقاء  الحرة ويربكها ويدعوني لمحاسبة ذاتي  :  الشمولية واللاتناهيوإرادتي 

(. ثانيا، من خلال الاستجابة للآخر فإن الذات  200:  الشمولية واللاتناهي( وهذا ما يسميه ليفيناس بـ"الخيرية" )2٩1،  1٩8

الحوار  الانبثاق  هذا  الحوار.  احتمالية  تفتح  في علاقة  تنخرط  الآخر  لها  يتوجه  ولهذا  التي  الاجتماعية  للعلاقات  يمتد  ي 

السبب يجادل ليفيناس بأن الحياة الاجتماعية تحتفظ ببقية من اللقاء "الأخلاقي" الأولي بالوجه. الحوار البينذاتي يتطلب  

 (. 2٩5، 252-251،  57، 51: الشمولية واللاتناهينقاشا وتعليما وفي مستويات أعلى يتطلب خطابا أدبيا أو فلسفيا )

مدى ذلك الاتساع الاجتماعي يخفت أثر المسؤولية وتنشأ الألغاز حول الحياة الطيبة للآخرين وكذلك تنشأ الخلافات  وعلى  

. كل ذلك يحتاج تأملات حول العدالة والإنصاف. على سبيل المثال: ماذا تعني العدالة تجاه الآخرين؟ هل هذا  المجتمعفي  

اء؟ هل يمكن أن تجتمع العدالة تجاه الآخر مع المساواة غير المنحازة؟ أو أن  يعني قبل أي ش يء آخر معالجة الأضرار والأخط

لتعني كل الأشياء   تأويلها  العدالة يمكن  الآن، ولأن  للمسؤولية؟  بالاتجاه المضاد  القوي وتعمل  العدالة ليست إلا خدمة 

لها سابقا باعتبارها القوى المتصارعة في  السابقة، فإن العدالة تظهر أحيانا وكأنها الوسيط بين الأنطولوجيا التي أشرنا  

ر الثنائي للعدالة عند أرسطو: العدالة   العالم )أو الوجود الأولي( وبين تصرفات المسؤولية. هذا الأمر سيتسق مع التصو 

نفسه    ” والتي تدفع باتجاه القبول بأقل مما تستحق. وقد عر ف أرسطوtò epiekesالسياسية والعدالة باعتبارها أدبا عاما “ 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   62  

(. وبهذا 11-7ب    1137و  11٩أ،  Nicommachean Ethics1130الفضيلة الكاملة باعتبارها اجتماع المعنَيَين السابقين ) 

 يكون هنا سابقة مهمة لسؤال ليفيناس عن العلاقة بين المسؤولية والأخلاق في فلسفة الفضيلة عند أرسطو.  

ل سؤال العدالة ولكنها تأخذ اتجاها آخرا غير متوقع بعد ذلك. فبدلا  لتشم  الشمولية واللاتناهيتتمدد أطروحة ليفيناس في  

صقل في المجتمع المدني وصولا إلى الدولة، فإن ليفيناس يوجه تركيزه لمؤسسات أصغر  
ُ
من التعاطي مع العدالة باعتبارها ت

سؤولية التي وصفناها في لقاء  وتحديدا الأسرة وهي المؤسسة المألوفة للجميع. إنه من المحتمل جدا أن تتحقق بوضوح الم

من   الوالد هو  فإن  الطفل،  بميلاد  تتوحد  الأسرة  إذا كانت  الدولة.  في  تحققها  بإمكانية  مقارنة  الأسرة  في  بالوجه  الوجه 

يستدعي الطفل للمسؤولية وفي المقابل حين يكبر الطفل فإنه يقوم برعاية إخوته بطريقة شخصية مقارنة بالطريقة العامة  

ز،  التي تتحق  مي 
ُ
ق بها عدالة الدولة. وبحسب ليفيناس فإن هذه العدالة تحمل في داخلها شكلا زمنيا محددا: "الطفل الم

نتج باعتبارها مستقبلا لا يمكن حسابه"، وباعتبارها  
ُ
ختار يصبح بالتالي مميزا وغير مميز في ذات الوقت. الأبوة ت

ُ
الطفل الم

 ( المستقبل  لأجيال  واللاتنانفتاح  أن  27٩:  اهيالشمولية  نجد  الوجه"  بعد  "ما  المعنون  الأخير  قبل  ما  القسم  في   .)

فينومينولوجيا الأسرة تدمج المسؤولية التي نخبرها في لقاء الوجه بالوجه في المجتمع الصغير الذي يمكن لأسئلة العدالة  

 أن تنشأ فيه ولكن بالتركيز على الزمن المستقبلي.  

 ية الزمن والمفارق والاجتماع 3. 3. 2

كتاب   يُعير  واللاتناهيلا  لأن    الشمولية   
 
نظرا الكلي.  )الهيجلي(  التاريخي  الزمن  أو  الساعة  له  تشير  الذي  للوقت   

 
انتباها

في  "الذاتي"  الزمن  تجربة  فإن  والصراع،  المادية  السببية  مع  ما  المتوافق بشكل  الوجود  بمفهوم  تحليلاته  يبدأ  ليفيناس 

الآخر   وجه  يسببها  التي  في  العرقلة  التاريخ  ليفيناس  يصف   .
 
أيضا ميتافزيقي  التاريخ  أن  يبدو  بعد.   

 
اجتماعيا  

 
زمنا ليس 

( المؤقت  والسلام  الحرب  يتخلله حدي   واللاتناهي:"التمهيد" كعنف  الوصف  23-21  الشمولية  هذا  أن  يجادل موقان   .)

ت لدرجة  الأقل  على  للطبيعة،   
 
معاديا الأخلاقية  للبينذاتية  ليفيناس  نهج  بالأنطولوجية  يجعل  الطبيعي  المذهب  علق 

(. ومع ذلك، سيكون ليفيناس الأخير الذي  246:  2011)مورجان    الميكانيكية لهوبز وبالتالي بأنثروبولوجيا تتمحور حول الأنا

  يُنكر المصلحة الذاتية للدوافع والغرائز. على عكس ذلك، البينذاتية المستهلة من قبل نداءات الآخر فقط هي ما يعوق هذه

)مورجان   التي  246:  2011التصرفات  الخاطئة  الأعمال  ملاحظة  فيه  يمكن   
 
بديلا  

 
تاريخا ليفيناس  يتصور  ذلك،  ومع   .)

ل في التاريخ الرسمي للحكومات، ولكن الشهادة على تلك   سج 
ُ
يتعرض لها الأشخاص. من المحتمل ان هذه الأخطاء قد لا ت

 حققة في المسؤولية. يكتب ليفيناس: الأخطاء يطيل من نقاش الحساسية الإنسانية المت 

 من الاخر فقد تم  
 
"يتحقق الاشتغال على التاريخ من خلال تشققاته والتي تولد الأحكام منها. عندما يقترب الأنسان فعليا

 (. 52الشمولية واللاتناهي:  اجتثاثه من التاريخ" ) 

ن رأي ليفيناس  لي مرادف للزمن التاريخي التقليدي؛ ومستوى ثاني مشابه    إذن يتضم  عن الزمن ثلاثة مستويات، مستوى أو 

للاسترسال الشامل للوعي الزمني المتأصل عند هوسرل، وزمن ثالث عرض ي ومتلون بالعاطفة وهذا ما يسميه بالعرقلة أو  

 الصدع.  

 لوجه[. تؤسس أطروحة أسبقية  يعرقل هذا الانقطاع في الحياة الداخلية الزمن التاريخي ]تح
 
 في حدث اللقاء وجها

 
ديدا

 آخر )
 
 لفهم الوجود تتم فيه التضحية بالداخل. يقترح هذا العمل الحالي خيارا

 
 (.  57الشمولية واللاتناهي: التاريخ خيارا



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   63  

 للزمن،  
 
 والتي تشير إلى تعطيل في وعينا المحايث بصفته تدفقا

 
والتي كما يقول ليفيناس  إن عرقلة الآخر، المذكورة سابقا

ل "حياتنا الداخلية" هي محاذية لتجربة المفارق. 
 
 تشك

ر الذات بحسب   الذي فس  الذي يسكنه والذي  الدازاين  على خلاف هايدجر  العالم  المفارق المستمر باتجاه  الذي يعتبره 

" في مواجهة فناءه )
 
د في (، يضع 6٩: القسم الكينونة والزمان "يأتي باتجاه نفسه مستقبلا   انقطاع ليفيناس مفارقه المتجس 

( لمفهوم  )نداء للدازاينالمستويين الزمنيين الأولين. وبينما ترجم هايدجر بشكل تدريجي مفهومه للنداء الصامت للوجود  

( في الثلاثينيات من القرن الماض ي، يجعل ليفيناس مفهوم الانقطاع علاقة بينذاتية أو بالأحرى قاعدة  Ereignisالحدث )

 للب
 
 انطولوجيا

 
بالمعنى الهايدجري. ولا يعتبر بمثابة   ينذاتية الأخلاقية. إن اللقاء مع الآخر بالنسبة لليفيناس لا يعتبر حدثا

 لامتداده. ولكن، يجادل ليفيناس أن  
 
حادثة تقطع الوضع التاريخي القائم مغيرة بذلك مجرى التاريخ إلى "قبل" و"بعد" وفقا

 في الزمن التاريخي. الآن وبسبب الضوء الذي تسلطه العرقلة على المسؤولية الشخصية  أن    يمكناللقاء مع الآخرية  
 
يترك أثرا

 من ضيافة وترحيب بذلك  
 
الأساسية تجاه الآخر، هناك كم  كبير من الاستجابات المحتملة التي قد تحدث بعد اللقاء، بدءا

ة رمل في محارة أو كدافع لا واعي للشهادة  الآخر إلى محاولة للتخلص منه. على أي حال، يستمر أثر الانقطا ع في الذات، كحب 

 من هذا "الآثار" في بحثها حول شهادة أولئك المحرومين من    Jill Staufferعلى معاناة الاخر. استرجعت جيل ستافر  
 
بعضا

 ضمن صفحات أخرى(.   ٩1، 64 -61، 58-56، 43-40: 2015حقوق الانسان )

الزمنية   الانقطاعات  عند  من خلال  الاجتماعي  الوجود  أساس  فإن  الأشخاص،  في  واستذكاريه  عاطفية   
 
آثارا تترك  التي 

 مما يجب أن يكون  
 
 هروبا

 
 بسببها. حياتنا مع الآخرين لم تكن أبدا

 
ة التي انتُقد هايدجر أحيانا ليفيناس لا يعكس الذاتوي 

السياسية المتمددة    - بة في غائية للفرق الإجتماعية  الافتراض الجازم للفناء )اللاأصالة عند هايدجر(، ولا حتى لحظات غائ

 وبالفعل في علاقات اجتماعية متسمة بالتذكير  
 
والتي تبلغ ذروتها في الدولة )هيجل وأحيانا هوسرل(. كأفراد، نحن دائما

ر  بالمسؤولية. نحن دائما في حالة من التأثر بتعبير )أو وجه( الآخر. ومع ذلك، وبسبب أن فورية هذا التأث  ير تقاوم التصو 

فقه،  
ُ
أ في  لٌ 

ُ
ك نستمر،  الكلمات(.  أو  الوجه  )كتعبيرات  علينا  الآخر  قوة خطاب  تأثير  عن  الغفلة  إلى  نجنح  فإننا  الذهني، 

مندفعين برغباتنا ومشاريعنا والتي قد يحتوي بعضها على مساعي للبحث عن السيادة والاعتراف اللذان يصفهما هيجل.  

ضعف "الرغبة  
ُ
- 33:  الشمولية واللاتناهي)الشمولية واللاتناهي  الميتافيزيقية" تلك المساعي كما نجد ذلك في  ومع ذلك، ت

والصفحات التي تليها(. يُعر ف ليفيناس هذه الرغبة "بالرغبة في الآخر والتي لا يُمكن اشباعها". وكما يشرح   148، 114، 34

لحاجات الجنسية، أو حتى الحاجات الأخلاقية والدينية"  ليفيناس، "اننا نتحدث بسهولة عن الرغبات المحققة، أو عن ا

(. ولكن، "ترغب" تلك الرغبة الميتافيزيقية "بماوراء كل ش يء يشبعها. هي كالخير لا تشبعه الرغبة  34 الشمولية واللاتناهي:)

قه" )  تباك إرادتنا للسيادة كما  (. تتجلى هذه الطبقة السفلية لرغباتنا اليومية على شكل ار 34الشمولية واللاتناهي: بل تعم 

 لوجه. تؤثر علي  كل من تعبيرات وجه الآخر أو قامته الجسدية قبل أن أبدأ بالتفكير بهما. وكما تمت  
 
يحدث في اللقاء وجها

الإشارة له، فهو تأثير ثنائي: أمر واستدعاء. مع انه أعزل وعاري، يدل الوجه عن طريق الكلمات أو حتى من غيرها على أمر  

(.  84الشمولية واللاتناهي:  قتلني". يعارض هذا الأمر المقاومة المحايدة لرغبتنا في السيادة حيث تفرض حريتنا سلطتها )"لا ت

عندما يتحدث ليفيناس عن وجه الآخر فإنه يصفه "كأرملة، أو يتيم، أو غريب". وبينما تعتبر هذه صور إنجيلية، يجادل  

(.  78-76الشمولية واللاتناهي:سد حتى قبل أن نحيل عليها كقصص دينية )في ليفيناس أننا نلتقي بهذه الصور بشكل متج

 وبالفعل، فهي تستثمر حريتنا كاحتمالية للعطاء. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   64  

 بسبب  
 
 في نشاطاتي اليومية وإدراكي، فهذا إذا

 
 ذاتيا

 
نتُ مكتفيا

ُ
يقذف التعبير بالمفارق من خلال الاستدعاء والإلزام. إذا ك

غير المقاومة المحايدة للوجه هذا التذبذب من خلال نزعة  كوني موجود يقطنُ في عوال
ُ
م متداخلة أتردد فيها بشكل حتمي. ت

ألا وهي العار. نعيش من خلال العار حريتنا بكونها غير مُبررة.   1٩35عاطفية لا تختلف عن التي اكتشفها ليفيناس في عام 

نتزع من همومه، تمنح الأنا ا
ُ
 للآخر وهو بذلك يُعامَل على انه أعلى من تلك "الأنا" عند  وفي هذه الحرية وكأن الموجود أ

 
عتبارا

اعتباره سلطتها الشخصية. ولهذا السبب كذلك، يتم اختيار هذه "الأنا" أو "انتخابها" كما هي مُخاطبة ومُختارة من قبل  

جيب "ها أنا ذا"  ( أو ت41،  35(. حينئذ "تتجاوز" الأنا ذاتها )27٩،  246-245الشمولية واللاتناهي:  الآخر )
ُ
نهض نحو الآخر وت

(. يجادل ليفيناس أن هذا "الانتخاب" ينتمي الى نظام زمني مختلف عن الوجود اليومي: ينتمي  106:  الأخلاق واللاتناهي)

  .(2٩3-2٩2 ،104-102 ،80 الشمولية واللاتناهي:للحظة التشريع "للخير في ما وراء الوجود" )

للتتابع او التراوح بين الوجود والخير في ما وراء الوجود. يمر الخير على الإنسان بشكل روتيني  من المستحيل إنشاء نظام زمني  

وبسياق يومي. وبالطبع وبقدر ما يمكن إلقاء نظرة سريعة على المسؤولية والسخاء في العلاقات الإنسانية، تتضح القسوة  

 لهذا يبحث ليفيناس عن دعم للحدس بو 
 
. ونظرا

 
جود الخير على الأقل في لحظتين في التقليد الفلسفي حيث  والمنافسة ايضا

تم تحديد وقوعه وقيمته غير القابلة للاختزال والتي تتمثلان في: فكرة أفلاطون عن الخير والمادة اللامتناهية عند ديكارت  

ي لا يمكن تفسيرها  التي تشير الى ما وراءها وباتجاه سبب غير معلوم. وبالرغم من ذلك، فإن حقيقة لحظات السخاء الت

الرغبات   أو مجرد  التنافسية  الرغبات  أنطولوجية  البشر ستبقى أحجية ضمن  بها  يمر  التي  تتحقق بشكل عفوي  والتي 

  
 
 آخر غير التنافسية أو الاستعمالية يحتل مكانا

 
المنفعية. في هذ الصدد، يحضر أثر الخير ضمن الوجود كإمكانية أن شيئا

 بينذاتيا.  

الان   عليه  يطلق  ما  وهو  وجيزة،  علاقة  في  للعرقلة  اللاميتافيزيقية  الصفات  يمتلك  فهو  المفارق،  ليفيناس  يفهم  وكما 

"باللاتناهي". وبقدر ما يدل اللاتناهي على ما هو غير محدد أو ما لا حدود له، فهو يشير إلى الخاصية التي لا يمكن التنبؤ  

 (. كما يكتب ليفيناس بهذا الشأن: 5 :هيبها لتعبير الوجه )الشمولية واللاتنا

ر فيما لا يحتوي على ملامح يعني في  
 
"التفكير باللامتناهي، والمفارق، والغريب، يعني عدم التفكير في ش يء ما. ولكن أن تفك

 ( 4٩الشمولية واللاتناهي:  الواقع أن تفعل أكثر أو أفضل من التفكير" ) 

، فهو 
 
لهذا يحمل معنى تلك الرغبة غير القابلة للإخماد للاتصال الاجتماعي بالآخرين.    ولأن اللاتناهي يحمل معنى إيجابيا

فإن جذور فكرة اللاتناهي متفرعة من لقاءاتنا    كالخير الأسمى لهذا السبب وقبل تفسير اللاتناهي بمعنى "الإله" أو تجسيده  

الحس ي   المستوى  على  نتائجها  تتضح  والتي  يشابه    – اليومية  والذي  للإيثار  العاطفي،  استقصاءات هوسرل  ما  بشكل 

 ( الاعداد    Einfuhlungالعفوي  ]هوسيرليانا،  البينذاتية  في  الماض ي  القرن  ثلاثينات  في  راديكالي  بشكل  ناقش 
ُ
  15- 13الم

 من الإشارة لهوسرل، يشير ليفيناس الى مفهوم الفينومينولوجي الفرنس ي موريس  ،ج ب أ،  1٩73)هوسرل 
 
([(. ولكن بدلا

 بذلك أن هذا التداخل الجسدي هو جزء من "تاريخيتنا الأساسية"، أو بمعنى  
 
ميرلو بونتي لجسد البينذاتي الحي، مقحما

يدة. ولكونها غنية بتكدسات التجارب القديمة، فإن  اخر، جزء من التجارب المترسبة التي تساهم في فهمنا للمواقف الجد 

 . 1٩61الحساسية البينذاتية تؤكد على كونها منبع العلائقية والمفارق عند ليفيناس في عام  

كتابي   بين  الفاصلة  سنة  عشرة  الأربع  والموجودات  في  والآخر  و الموجود  واللاتناهي،  وكتاب  الزمان  نلاحظ الشمولية 

على حد سواء. إذا كان هايدجر قد بدأ ما تصوره كتحريف تأويلي للوعي الفينومينولوجي الهوسرلي  استمراريات واختلافات  

 ( الظواهر  "الش يء المختبئ" أسفل  القسم  الكينونة والزمانفي بحثه عن  التشكيل    7:  إعادة  ع  ليفيناس قد وس  ج(، فإن 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   65  

 بذلك أن معنى النور نفسه أولي، مع  1٩47الهايدجرية هذه في  
 
 بهذا التضاد بين القبلي والبعدي. في حلول عام  مجادلا

 
لقا

  -، نجد أن اللقاء وجها لوجه هو ما يربك ثنائية القبلي1٩61
 
ر ليفيناس من خلالها على أنه في اللقاء وجها بعدي حيث يُص 

إلي  )البشرية( كطرف ثالث عبر وجه الآخر. هذا لأن "الجوار" اللامكاني أي تلك العرقلة لتد فق وعينا الزمني  لوجه تنظر 

. يستأنف الوعي من جديد بعد لحظات  
 
والتي تحدث في عفوية غير مُلاحظة كما في غمضة عين، ولكنها ومع ذلك تترك أثرا

العرقلة هذه ويُعيد ارتباطه كتدفق متجانس. لذلك، لا ينفصل الخير في ما وراء الوجود عن الوجود بشكل راديكالي عند  

تالي، نكرر أن هذه العلاقة هي علاقة إنسانية. لذا يجب على أي ترجمة فلسفية للحياة المادية  . وبال1٩61ليفيناس في عام 

 من  
 
البينذاتي يتضمن كلا المتجسدة أن تتناول موضوع الإنسان من خلال علاقاته مع الآخرين، بالرغم من أن الموقف 

ألهم  توصيفات أحدهم من خلال الانتخاب وفقدان سيادة الإيقو. يتوافق هذا م ع كثير من تحليلات ميرلو بونتي والتي 

"الأنا"   أن  على  ر  يُص  فهو  المفارقة.  الذاتية  مفهوم  بعكس  يجادل  بونتي  ميرلو  أن  من  بالرغم  منها  بعض  هوسرل 

  
 
لة عالمها لوحدها ستنحرف باتجاه حتمية غير مرغوب بها. ولذلك لا تستطيع الأنا أبدا

 
الفينومينولوجية الكلاسيكية والمشك

 )ميرلو بونتي أ
 
ناوَل وجوديا

َ
ت
ُ
 .(365 :الفينومينولوجيا والإدراك -ن تبقى وحيدة ويجب أن ت

 الوجود والتأملات )الأسرة والدولة( والإرادة في الأخلاق والسياسة 4. 3. 2

ة لمغادرة أجواء فلسفة هايدجر ) ذلك في (، فإنه سيفعل  4:  الوجود والموجوداتفي حين أعلن ليفيناس عن الحاجة الماس 

ر الوجود    1٩61سنة   لية عند هايدجر. وكما رأينا فإن ليفيناس يفس  وإن لم يكن بدون إعادة الاشتغال على الأنطولوجيا الأو 

باعتباره حضور محايد مستمر وفي أحيان أخرى على أنه حالة الطبيعة الهوبزية )الإنسان ذئب أخيه الإنسان: المترجمان(.  

رنا دريدا أن هذه الفكر 
 
، 4٩:  1٩٩٩]  1٩٩7ة الماقبل هايدجرية قريبة من فكرة كانط عن الوجود باعتباره صراعا حادا )يذك

ية ميكانيكية في تعبيره الطبيعي عند ليفيناس. وبالمعنى الاجتماعي والمؤسساتي يصبح  86 [(. لهذا السبب يأخذ الوجود خاص 

والملكي الأمان  يعتمد  والمجتمعات.  للأفراد  الدولة  مقدمة  الوجود شمول  في  ولكن  الدولة  على  والموت  والحياة  الفردية  ة 

ة. تدير الدولة الاقتصاد والصراعات وإعلان الحرب وكأنها    الشمولية واللاتناهي يقارن ليفيناس الدولة بالفلسفة النسقي 

هما منتقلة من  ” السياسة. وبالمثل نجد المثالية الجدلية الهيجلية تشرف على الحس والذهن وتدمج بينorganonأورغنون “

ر عن حركة الروح المطلقة ذاتها   (.  88-87؛ 38- ـ36؛ 23-21: الشمولية واللاتناهي) Geistالفرد إلى المجموعة لتعب 

وبشكل عام فإن النقد المستمر الذي قدمه ليفيناس كان متوجها تحديدا للأنطولوجيا الأساسية. وكما رأينا سابقا فإن  

زته أكثر للعودة إلى تصورات تقليدية عن الوجود. بالتأكيد أن ليفيناس  مغادرة ليفيناس لأجواء الفكر ا لهايدجري قد حف 

بالمفهوم   Mitseinمع -كان متشككا من إمكانية استنتاج أخلاق من الأنطولوجيا فالأخلاق لا يمكن أن تحد  نفسها بـالوجود

الدازاين   إليها  يهرب  التي  الاجتماعية  الحالة  يعني  ملقىالهايدجري والذي  )بوجوده  ق 
 
المعل يتأزم بسبب وجوده  -إلى-حين 

هناك عند هايدجر وما يتعلق به من حالات ذهنية أو أنماط وجود  -عمل ليفيناس على مسائلة الوجود  1٩35العالم(. منذ  

Befindlichkeiten    أن ليفيناس  عند  المستقر  المذهب  والغثيان.  والجوع  والرغبة  كالخجل  دة  متجس  نحو خبرات  متجها 

لدازاين يبقى وجودا صوريا لا يستطيع الوجود في عالم تلعب فيه البينذاتية دورا أكبر من كونها مجرد ملجأ من قلق فقدان  ا

(. بالتأكيد أنه وإن كان القلق عند هايدجر يحقق فردانيتنا ويكشف إمكانيتنا  232:  الكينونة والزمانالمرجعية في العالم ) 

(، إلا أن هذه العملية تبقى عملية ذاتية بالكامل باعتبار  232:  الكينونة والزمان]ذواتنا[" ) باتجاه "حرية الاختيار.. وتحقيق  

ا فإنه يكشف عن غياب الثبات في وجودنا هناك مما  -أن حريتنا نحن وأخلاقنا هي ما يتم مسائلتها. حين يكون القلق حاد 

ف هايدجر فإن ليفيناس يفهم هذا الإطار باعتباره  يحررنا من أجل السؤال الجذري: لماذا يوجد أي ش يء أصلا؟ وعلا خلا 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   66  

مساوٍ لعالم تأويلي حيث لا تشغل فكرة إمكاناتنا الحقيقية إلا الموت وتقلل من دلالة لقاؤنا بالآخر. نحتاج لتأويلية مختلفة  

ر انفتاح المسؤولية التي يخلقها ال د في البينشخص ي ليمكننا تصو   لقاء بالآخر. تكشف عن الوجود الإنساني كما يتجس 

وفي هذا السياق وبغض النظر عن مديونية ليفيناس لهايدجر فإن ليفيناس يقف بالقرب من الوجودية الفرنسية ومن  

(. ولكن،  16٩:  2007الذي تأخذ الذات المتجسدة عنده طبيعة أخلاقية بالكامل )موقان    Charles Taylorتشارلز تايلور  

ة لأن اللقاء بالآخر يعتبر شرطا أولي  بالنسبة له. ففي حين أن    تعدديةبني  وعلى خلاف تايلور، فإن ليفيناس لا يت لقيم قوي 

فلسفة تايلور متأثرة بالمسيحية، فإن جدلا واسعا لا يزال مستمرا لأكثر من عقد من الزمان حول فلسفة ليفيناس وتأثرها  

" )باليهودية. فقد تم طرح فكرة أن نقد ليفيناس لأنطولوجيا هايدجر باعتبا ( 2٩8:  الشمولية واللاتناهيرها "فلسفة الخص ي 

يعتمد على الاهتمام بتأثير اليهودية على أثينا في التراث الفلسفي الغربي. ولقد تتبع عدد من الدارسين، مثل شمويل تريجانو  

Shmuel Trigano   ر عنها  عدد من الثيمات الفلسفية الأساسية عند ليفيناس باتجاه جذورها اليهودية خصوصا كما ع ب 

Philo    وموس ى بن ميمونMaimonides    قين مثل ليورا باتنيتزكي  178-145:  2002)تريجانو
 
(. ومن ناحية أخرى فإن معل

Leora Batnitzky    قد جادلوا بأنه بالمقارنة مع ليو شتراوسLeo Strauss  والذي لا تزال الفلسفة اليهودية تحتل موقع ،

يد تأهيل الفلسفة الغربية بما في ذلك مشروعها العلماني الذي يوشك أن يكون  "الوحي" عنده، فإن فلسفة ليفيناس تع

(. وبغض النظر عن كل هذا إلا ان باتنيتزكي وفي ضوء الشمولية واللاتناهي اقتربت أكثر من  4:  2006سياسيا )باتنيتزكي  

ة المتعلقة بالدولة اليهودية مما  تريجانو حين حاججت بأن ليفيناس قد تجاهل أسئلة سياسية مهمة بما فيها تلك الأسئل

ر   أدى إلى نتائج مؤلمة على أفكاره بسبب "أن التفكير في السياسة أمر ملح  لأصحاب المهام الكبرى من أمثال ليفيناس لأنه يعب 

ق بالذات" )باتنيتزكي
 
ق بالآخر وفيما يتعل

 
:  2006  عن التفكير في سياق المشروعية الأخلاقية للمشروع الكوني... فيما يتعل

173-174 .) 

أطروحة باتنيتزكي بأن فكر ليفيناس ينتمي للحداثة. والأهم من ذلك أن أطروحته   لتأملات ديكارتقد تبرر عودة ليفيناس  

ل في جعل "الخبرة" ما قبل القصدية  304،  47،  2٩:  الشمولية واللاتناهيعن الأخلاق كفلسفة أولى )
 
( تواجه صعوبة تتمث

ل في اللقاء وجها لوجه  بالمسؤولية العفوية تجا
 
ل من المجال الاجتماعي الصغير المتمث ة. وبالتالي فإن التحو  ه الآخر خبرة كوني 

(.  203-201؛  1٩7-1٩4:الشمولية واللاتناهيإلى الوجود الاجتماعي بشكل أوسع يتحقق من خلال اللغة كتدريس وحوار ) 

ة من خلال الأسرة في القسم الأخير المعنون بـ"ما  وكما كان متوقعا فإن ليفيناس سيفتح طريقا أخرى لتأسيس تل ك الكوني 

(. وبغض النظر عن هذا الطريق الثاني فإن السؤال يبقى كيف أن الإنسانية  280-267الشمولية واللاتناهي:  وراء الوجه" )

( إلي  من خلال نظرة الآخر؟  قد نقدت هذا    Gillian Rose(. وقد كانت جيليان روز  213:  الشمولية واللاتناهيكلها تنظر 

  Ernst Wolff(. وقد كان إيرنست ولف  1٩٩2الوصف لكونية المسؤولية باعتباره يفتقد للوسائط السياسية الاجتماعية )

ر المجتمع الليبرالي من موقف المتشكك باتجاه   ر ليفيناس عن تطو  ة من خلال تصو  ص هذا العبور باتجاه الكوني  قد تفح 

   (.2007تقييم أكثر إيجابية )

ليفيناس فإن  مكانية  أو  اجتماعية  وسائط  من  بدلا  زمنية  وسائط  على  تركيزه  خلال  منحازا    ومن  كونيا  وصفا  م  يقد 

للمسؤولية كما بدى ذلك في ظاهرة الأسرة التي تمت الإشارة لها سابقا. هذا الاختيار والذي يشابه حالة التضامن من خلال  

أو   بالتقليدية  اليوم  ما يمكن تسميتها  بمعايير  المسؤولية  يُقدم  المبكرة،  الثيولوجية  في كتابات هيجل  التي نجدها  الحب 

 أي من خلال اختيار الوالدين للابن وخدمته لإخوانه. يعترف ليفيناس بهذا الأمر قائلا في تقديمه لهذا النقاش:   الأبوية،



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   67  

ة المسؤولية تجاه الآخر[ تكمن في ضرورة المحافظة على الأنا في المفارقة ]مفارقة لقاء الوجه   " إن دقة هذه المشكلة ]كوني 

م  غير  يزال  لا  الذي  الأمر  وهو  ) بالوجه[  الخاصة[".  باهتماماتها  الذات  انشغال  الاعتبار  بعين  ]أخذا  الشمولية  تسق 

 (.  276:  واللاتناهي 

استقباله وتأكيده   المسؤولية يجب  أثر  إرباك مؤقت، إلا أن  أو  باعتباره مقاطعة  بالوجه يتحقق  الوجه  لقاء  صحيح أن 

الأنا هي للتأكيد على أن "خصوبة  ليفيناس  ما دفع  متينة وهذا  )  بطريقة  ]الزمنية["  : الشمولية واللاتناهيذاتها مفارقتها 

( ولهذا فإن هذا  277: الشمولية واللاتناهيالأجيال فإن الإيقو تتجاوز ذاتها من خلال أطفالها ) زمن (. ذلك أنه بفضل 277

ر الطفل (. ي283:  الشمولية واللاتناهيالوقت غير المحدد للأجيال "يضيف شيئا جديدا للوجود، جديد بشكل مطلق" )
 
وف

وسيطا منحازا بين لحظة المسؤولية المؤثرة وبين خلق المؤسسات والممارسات التي تعمل للتأكد من أن الأثر الأخلاقي يحمل  

 في داخله إمكانية الكونية.  

 ( وروز  دريدا  من  كل  أشار  يقدمها  1٩٩2وقد  التي  بالطريقة  والسياسة  العدالة  أسئلة  في  الأخلاق  إدخال  صعوبة  إلى   )

)دريدا  لي الرعاية  136-133،  121:  1٩78]1٩64فيناس  باعتبارها  الكونية،  بين  التوتر  في  الصعوبة  من  جزء  يكمن   .)]

الأخلاقية للإنسانية، وبين الكونية باعتبارها تقديما لتأثير أخلاقي للسياسة بالمعنى الواسع لها. بالنسبة لليفيناس فإن عبور  

ا باعتبار أن اللغة الأخلاقية يتم غمرها أو تقليدها من قبل الخطابة    المسؤولية باتجاه السياسة سيكون دائما
 
عبورا هش

ة، باتجاه تاريخ    1٩61السياسية. إلا أنه في عام   بَلي 
َ
، بدون انحيازات ق نجد أن سؤال خبرة المسؤولية والاختيار في الأسرة يمر 

كاف معالجة  بدون  السؤال  هذا  بقي  وقد  العام،  المجال  وباتجاه  العدالة  أشمل  بطلبات  الأمر  ق 
 
يتعل حين  ية، خصوصا 

ة الإنسانية ليست بيولوجية   الاجتماعية والمساواة. وكانت استجابة ليفيناس الجزئية من خلال التأكيد على أن فكرة الأخو 

الإنسانية التي تم  أو جينية في المقام الأول ولكنها بينذاتية، فهي تنبثق مباشرة من لقاء الوجه بالوجه ومما يُسميها بالرابطة  

"التوحيدية" )الشمولية واللاتناهي:   لليهودية.  214تزويرها من خلال  الجوهر الأخلاقي  أو  بها الأصل الأخلاقي  يعني  ( والتي 

يقول ليفيناس "إن الحال الطبيعي للإنسان يتضمن الأخوة والمشترك العرقي الإنساني. الأخوية تقف بشكل جذري بالضد  

إنها تعددية من أسر متنوعة تظهر من الحجارة خلف ديوكاليون  لفكرة الإنسانية الم دة بالتشابه،  والتي    Deucalionوح 

 (. 214تنجب لنا المدينة الإنسانية من خلال الصراع مع الأنانية" )الشمولية واللاتناهي: 

د التوحيدية في قانون يساوي بين الأفراد ا لملتزمين به. وبالتأكيد وكما رأينا  لا تتحقق الوحدة داخل الاختلاف إلا حين تتجس 

في السابق فإن ليفيناس يتتبع ما يسميه بـ"الدين" الأصلي للقاء الوجه بالوجه كما يتضح ذلك في النسابة الفينومينولوجية  

 أو تساهم في تعديل40)الشمولية واللاتناهي: 
َ
وا على أنه إذا لم تصحح الأخلاقُ العدالة قين قد أصر 

 
ها انطلاقا (. إلا أن المعل

(. كذلك فإنه بالنسبة  3٩3-383:  2007من خبرة المسؤولية الفردية، فإن إمكانية كونية الأخلاق تبقى مفتوحة للشك )ولف  

لعديد من المعلقين فإن المسؤولية البينشخصية تبقى هي الاستثناء وليس القاعدة. وقد تكون موضوع للتقنين وهذا ضمن  

 (. 238: 2007ي لا يحتل  مكانة أولية عند ليفيناس )انظر مورجان اهتمام النظرية الأخلاقية والذ

هما في كتاب ليفيناس الأساس ي الثاني    الشمولية والتناهيمعضلتان تولدان من  
 
ما  والسؤال مفتوح بخصوص هل تم حل

طبيعة من جهة أخرى.  . المعضلة الأولى متعلقة بالثنائية بين ما يسمى تقليديا بحرية الإرادة من جهة وبين السوى الوجود

أما المعضلة الثانية فمتعلقة بالوسائط الاجتماعية والثقافية بين الأسرة والدولة. بالنسبة للمعضلة الأولى فإنه قد يبدو  

ق بالدوافع والرغبات المتعلقة  
 
ص ليفيناس الوجود الإنساني بمفاهيم الجبرية الفيسيولوجية أي بما يتعل

 
مفاجئا أن يشخ

لليفيناس فإن التوفيق بين الحرية والطبيعة سيكون قبل أي ش يء آخر تعطيلا وإرباكا لعمل الدوافع المتمثل  بها. بالنسبة  



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   68  

د الأساس ي للوعي والمساهم في وحدته الزمنية الديناميكية. وبالتالي فإن فهم الإرادة لا يبدأ من الحرية بقدر ما   في التجس 

ة )أي تبدأ من أمر طبيعي بيولوجي(. وهنا    conatus essendiيبدأ من أمر قريب من الصراع من أجل العيش   أو إرادة القو 

يبدو ليفيناس متسقا مع كانط الذي يقول بأن تجاوز الإنسان لرغباته في سبيل القانون الأخلاقي كامن في أثر ما يسميه  

ي .Achtungبـالانتباه   ة وإيجابيا فإن الانتباه يستجيب  هذا الانتباه قد يتحقق سلبيا من خلال التحرر من الملهيات الحس 

ل في الحرية في الاستجابة لأمر ما يستحق الاتباع بغض النظر عما يترتب عليه من قيود. 
 
 للاحترام المتمث

أنه   ل أمر ما على 
 
الحتمي لإرادتنا كذلك فإن "تمث الذاتي عندما نقارن ذلك مع    الأساس  يدعونا للتواضع في داخل وعينا 

لطبيع الحس ي  )كانط  النزوع  نانس ي  45:  2002]  1788تنا"  باستيرا  Nancy  1٩83  [2004  :124[؛  (. ٩8-٩1:  2015[؛ 

ل ما يسميه ليفيناس   Achtungوبالنسبة لتركيز الاهتمام والدوافع فإن  
 
الفكري )كانط    بالأثرفريد من نوعه باعتبار أنه يمث

جسدية التي نعلم مع ليفيناس أنها لا تنفصل عن  [(. ليس لهذا الاهتمام علاقة مباشرة مع طبيعتنا ال 66:  2002]  1788

الرغبات والدوافع. وبالتالي فإن العقل العملي حين يتم تحفيزه يقوم بالالتزام انطلاقا من احترام قانون لا يمكن البرهنة  

ا إلى  النظري وبالتالي يكتشف الحرية في ممارسة السلوك الأخلاقي. وهذا ما يؤدي، بأثر رجعي،  كتشاف أن  عليه بالعقل 

 للحرية تحقق واقعي يتمثل في الطاعة.  

رات مهمة فيما يتعلق بسؤال الحرية مقابل الطبيعة عند   وقد كان باتريسا قد حاجج بأن الأخلاق الكانطية تقدم لنا تبص 

  قد جها  ليفيناس. ففي حين نجد أن الإرادة عندهما تتبع دورتها الطبيعية )رغبات وانفعالات(، إلا أنه هناك ش يء ما خار 

يجبرها باتجاه السلوك الأخلاقي أو المسؤولية. بالنسبة لكانط فإن الأمر القاطع لا "ينتمي" للذات الفارضة بل يتوجه وكأنه  

نتعامل مع   اهتمامنا قبل أن  ز 
 
لنا ويرك يتوجه  الذي  لليفيناس فإنه وجه الآخر هو  بالنسبة   .

 
يُحدِث تواضعا أمر خارجي 

 (.  126-125: 2015والعرق .. الخ؛ باستيرا  خصائصه الإمبيريقية )الجنس

لة تحديدا في العلاقة المشحونة بين الأخلاق والسياسة. وقد كان ليفيناس في 
 
دعونا الآن نتوجه إلى المعضلة الثانية المتمث

ث   1٩61 ص السياسات والنزعات على أنها تتحرك بالتوازي فكل منهما يعتبر أفقا لتمظهرات الإرادة لتتشب 
 
بالوجود.   قد شخ

: الشمولية واللاتناهيويشك  ليفيناس كثيرا في إمكانية أن تصبح السياسة أخلاقية أو تبقى أخلاقية متى ما "تركت لنفسها" )

 (. ولكنه كذلك يعتقد أنه يمكن أن تكون العدالة مطلبا من بعض الدول خصوصا الليبرالية منها.  12٩: 2007؛ ولف 300

ئط بين السياسة والأسرة ولكنه قد يشير إلى أنها مشكلة مغلوطة مما يدفعنا للتساؤل عن  هذا كله لا يحل مشكلة الوسا

عة. وقد كان ليفيناس   الدور الذي تحققه الوسائط أصلا إذا لم يكن الغاية الأساسية من الدولة باعتبارها الحامية والمشر 

ردد في التنبؤ باتهامات بالوثنية موجهة لإسرائيل حتى  في مقالته الأولى عن إسرائيل لم يت  1٩51واعيا بهذا الأمر ففي عام  

. فقد قدم أطروحة فلسفية مفادها أن "الدولة ليست صنما يعبد بسبب أنها تتيح إمكانية الوعي  يهوديةولو كانت دولة  

رامته  الذاتي الكامل" ويضيف أن الإنسان الحديث "يدرك طبيعته الروحانية .. حين يعمل في خدمة الدولة كما يدرك ك

كمواطن". لهذا السبب تحديدا يرتبط انحسار الأديان المؤسساتية بصعود الدولة الحديثة. ونجده في هذه المقالة وفي غيرها  

ه، على الأقل في حالة إسرائيل، إلا من  
 
د تناقضا لا يمكن حل يدرك أن الدولة وتحديدا تلك المتأسسة على الدين، تجس 

(. وبناء على ذلك أضاف هذه  218:  الحرية الصعبةللمسؤولية الأخلاقية )  رمزية قلادة    خلال التعامل مع الدين باعتباره

الدعوى الوجودية "لقد تاق الشعب اليهودي لأرضهم ودولتهم ليس بسبب الاستقلال التجريدي الذي رغبوا فيه ولكن لكي  



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   69  

أمام حل شامل لمشكلة    (. من الواضح 218:  الصعبةيشرعوا أخيرا في العمل الأساس ي في حياتهم" )الحرية   أننا لسنا هنا 

 الوسائط بين الأسرة )أو الإثنية( والدولة )أو السياسة(.  

اتجاهات مختلفة بالنسبة لأطروحات ليفيناس عن السياسة. وقد كان كتاب هاورد كيجيل   بالنسبة للمعلقين فقد سلكوا

Haward Caygill  أول دراسة نقدية ركز  فيها المؤلف على نصوص ليفيناس عن السياسة وإسرائيل    ليفيناس والسياس ي

 ( والهيجلية"  الحاخامية  بين  مشكل  "اندماج  وجود  إلى  مورجان  ٩3-7٩:  2002وأشار  من  كل  جادل  فقد  وكذلك   .)

المثالية على الأقل  السياسة يمكن أن تقف ضمن كل من التاريخ وشكل من أشكال  حين يكون    وسلانسكس مؤخرا بأن 

فهمنا لـ"إسرائيل" يدرك الخصوصية اليهودية على أنها حمل إمكانية تحقق الكونية على إثر دعوة أنبياء الإنجيل للعدالة  

(. من المهم هنا الإشارة إلى أن  2016سلانسكس  ؛ انظر أيضا  2006سلانسكس  وصفحات أخرى؛    250:  2016مورجان  )

اتجاه الدول الأوروبية الليبرالية وأكثر قبولا لتتبع جذور الليبرالية في التصورات  سيكون أكثر كرما ب 1٩84ليفيناس في عام 

 ( غامر بالقول:1٩84الإنجيلية عن المسؤولية. في "السلام والجوار" )

د حيث تعمل الحكمة النظرية والإنجيلية بما يتجاوز مجر  د  " ليست أوروبا مجرد لقاء بين تيارين ثقافيين. إنها الواقع المجس 

اللقاء. العلاقة مع الآخر، أي العلاقة مع السلام، يصبح هنا عقلا يقوم بوضع المفاهيم والتزامن والتركيب ليفكر في العالم  

 (.  168:  كتابات فلسفية أولية ويتأمل الوجود وهذه التصورات ضرورية لسلام الإنسانية". ) 

 المحايثة (: المفارقة في 1974ما سوى الوجود أو ما وراء الجوهر ) 4. 2

كتاب   الوجوديتمحور  مرة سنة    ما سوى  أول  نشر  والذي  الاستبدال"  بـ"  المعنون  الرابع  الفصل  ما سوى  )  1٩68حول 

(. ويبدو أنه من المبرر تبسيط فكرة الاستبدال عند ليفيناس لتكون معادلا لفكرة المسؤولية ولكنها هذه  12٩-٩٩:  الوجود

. يكرر ليفيناس في هذا العمل استخدام  خارجيامن استجابتي لوجه الآخر باعتباره    بدلا  محايثةالمرحلة باعتبارها علاقة  

  ما سوى والذي قام المترجمون بترجمته إلى "الباطن" ربما من أجل تجنب إضافة أي حواجز مكانية )  intérioritéمفهوم  

 بالعمليات الذهنية أو ذاكرة الأشياء  (. لا يتعلق هذا العمل بثنائية الداخل والخارج ولا11٩،  108،  ٩2،  87،  28:  الوجود

ل. "الباطن" يشير هنا إلى    من خلال التأم 
 
أو الأحداث. علاقة هذا العمل محدودة جدا بما يمكن أن نكتشفه فينومينولوجيا

رنة  (. بمقا٩4-81: ما سوى الوجودحياة جسدية كما لو أنها مسكونة من قِبَل آخرين وهذا ما أصبح يسمى الآن بـ"الجوار" )

هذه الفكرة بالأفق الهوسرلي للوعي الذاتي الاستنباطي، فإن الباطن هنا يحيل على طيف من الأحوال المؤثرة. وربما على  

والشعراء   النفس  علم  من  ليفيناس  إلى شخصيات حكائية سيستعيرها  عودة  تتطلب  الأحوال  هذه  فإن  خلاف هوسرل 

سبيل   )على  والعقائد  الثيولوجيا  وحتى  رين  في والمفس  الذات  و"حصار  المستمرة"  و"العودة  و"المحاكمة"  "الهوس"  المثال 

جسدها" و"المنفى" و"الأمومة" و"الحب" وأخيرا "الكفارة" و"الحلول"(. وفي حين يتجه هذا المبحث باتجاه التأثر البينذاتي  

أو البراكسس   الفعل  الفكر بالفعل( وهو  praxisفي شكله المباشر والمستسلم، إلا أن الاستبدال يتمظهر كذلك في  )لقاء 

فإن المفارقة باعتبارها خارجية الآخر تحولت إلى المفارقة في   1٩74المجال الذي نخوض تجربته بشكل مباشر. وفي حلول  

د ألا يعارضوا بين المفارقة والمحايثة   المحايثة بفهم مقارب لفهم ميرلو بونتي عن الجسدية البينية والتي تدعو فلاسفة التجس 

باعتباره  308:  مينولوجيا الادراكفينو ) الوجه  الإحالة على  لليفيناس فإن مفهوم الآخر سيبقي على ش يء من  بالنسبة   .)

ل  
 
ل من قبل الموضوعات والباطنية التي تمث

 
تعبيرا وخارجية، ولكنه سيشير بشكل أساس ي إلى باطنية الذكريات التي لا تتشك

 (. 88: ما سوى الوجودقيمة في الوعي الفينومينولوجي الهوسرلي )عودتها المؤثرة تعقيدا للبنية الزمنية المست



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   70  

 بنية العمل 1. 4. 2

ليفيناس كتاب   الوجوديفتتح  بـ"الجوهر" و"خارج    ما سوى  الوجود والمفارقة  ي  الكتاب حيث يسم  بعرض عام لمحاججة 

ليفينا فإن  للوجود،  الطبيعة الإجرائية  على  التأكيد  الذاتي". ومن خلال  الجوهر  الاهتمام  أو  بالوجود  عليه  س سيحيل 

( "الجوهر"  لـ  الحركي  الشكل  كذلك  استخدم  قد  بكونه  الوجودمخاطرا  على  1الملاحظة    187:  ما سوى  التركيز  (. سيتم 

( اللغوية  الدلالات  كل  إمكانية  باعتبارها شرط  ومناقشتها  الوجو المسؤولية  المناقشة  47-43د:  ما سوى  مفاهيم  ولكن   .)

ع للخلف. سيقوم ليفيناس الآن باستخدام الجسد باعتباره دما ولحما أي باعتباره جسدا له داخل وله  والتدريس ستتراج

ة   خارج كما نجد ذلك عند ميرلو بونتي. كذلك تم استخدام الذاتية بشكل مؤثر باعتبارها ثمرة المسؤولية ولكن في هذه المر 

شرته الأولى من الحساسية والتي يسميها ليفيناس بـ ما قبل  نجد أن التحليل الفينومينولوجي للقصدية قد تم تحليله لق

(. بالنسبة لليفيناس فإن هذا يعني أن الذاتية تتضمن دائما أبعادا  138-136،  122:سوى الوجود ما الأصلي والمحسوسية )

ن هذا الآخر ليس  الشبيه كما تمت الإشارة له ولك-في-قبل فكرية مشروطة بالبينذاتية من البداية. لقد أصبح الآخر آخرا

أنهما جميعا تعبيرات من الآخرية وليسا من موضوعات    موضوعيمختلفا بشكل   باعتبار  أمامي  الماثل  الحس ي  الآخر  عن 

مفهومي )لأنه لا يمكن أن أعرف متى التقيت بالآخر  -الشبيه يصف تنصيبا قبل  -في-تصوري. وكما سنرى لاحقا فإن الآخر

ة؛   ي" )125:  ودما سوى الوجفي داخلي لأول مر  :  ما سوى الوجود(: "كل باطنيتي تتحقق فيمن أجل الآخر، بغض النظر عن 

(. يعود ليفيناس في ما سوى الوجود إلى أبحاث هوسرل عن التركيب السلبي وإلى حيرته حول تمدد بقاء الخبرات السلبية  11

للآفاق المحسوسة. كل هذا جزء من إجراء يفض ي  وإلى عفويتنا اللامستدعاة لارتباطاتنا وكذلك يعود إلى اللاتناهي الداخلي  

اه هوسرل سنة  (.  51٩-512" 1٩و"ملحق  201: 2001"فينومينولوجيا ما يسمى عادة باللاوعي" )هوسرل  1٩62إلى ما سم 

ة ولكن باعتبارهما بعدين للبينذاتية ولسكن   وفي ضوء هذه العودة يجب علينا ألا نتعامل مع الداخلية والخارجية بالضدي 

 الآخرية في الذات.  

ن الوجود ) :  الكينونة والزمانيتعاطى الفصل الثاني من الكتاب مع نقاش هايدجر حول اللغة باعتبارها طريقة تحقق وتزم 

 alētheia يجمع شتات الوجود ويجعل من انكشافه  اللوغوس(. يراجع ليفيناس أطروحة هايدجر القائلة بأن  68القسم  

ل التأملي    بينممكنا. سيجادل ليفيناس أن الفجوة الزمنية  
 
الإحاطة بها بشكل كامل من قِبَل    لا يمكنالعيش المباشر والتمث

ما يجعل هذه الفجوة خارج   اللغة كما يفهمها هايدجر، وهذا  أمام  الزمنية تضع تحديا  الفجوة  اللوغوس. وبالتالي فإن 

، حتى وإن كان ليفيناس لا يزال يتعامل مع الوجود على أنه عملية  1٩61رباك في سنة  الوجود كما كان الحال مع المفارقة والإ 

المفارقة  وكذلك  الزمنية  الفجوة  في  التفكير  إعادة  ستكون  الكامل.  والاستحواذ  الشمولية  التعديل  -في- من  هي  المحايثة 

التصور الجديد للمفارق من خلال اللغة    الأساس ي الذي يسعى له ليفيناس على المشروع الهايدجري. ستعبر هذه الفجوة مع 

ل  
 
يشك ما  هو  الذات  في  الآخرية  أن سكن  إلى  الإشارة  الآن  يكفي  ولكن  الفكرة  إلى هذه  هة. سأعود  موج  كلمات  باعتبارها 

ة لإمكانية الكلام. ولهذا فإنه ليس الوجود هو من يخاطبنا من خلال اللغة، بل آخرية مختلفة.    الشروط الحسي 

الابت كتاب  تشمل  في  الإضافية  الوجودكارات  سوى  )  ما  يلي:  الفينومينولوجي1ما  الرد  الذات    (  في  المعنى  لولادة  المقترح 

ر(. يبدو هذا الرد باعتباره تجذيرا لنقاش هوسرل  
 
دة التي تحمل ما لا تستطيع تحديده على أنه ذاتها )الآخر، والتأث المتجس 

د هوسرل على أساس الإيقو  3-2" الأقسام  12، "الملحق  85القسم  ) IIللإيقو ما قبل التفكرية في الأفكار   في (. ففي حين شد 

عا"، فإن ليفيناس شدد على الانفصال في زمن الوعي )انظر كذلك   تدفقها المستمر في الخبرة المعيشية وهو ما اعتبره "مشر 

Franck  1٩81  [2014  :14٩-166( .)]2  تأويلية الذات والتي تنبثق من الاتصال البينذاتي حيث يستدعي "جوارُ" الآخر )



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   71  

(. وهذا ما يشير إلى محاولة تعميق فكرة  121-113:  ما سوى الوجودلتواصل العفوي )"الاستبدالَ" السلبي ويفتحُ إمكانية ا

ص  125؛ ما سوى الوجود:  Einfühlungهوسرل عن التعاطف )
 
(. شخصيات الجوار والعودة المستمرة والاستبدال تشخ

الضرو  إذا كان من  التواصل مستحيلا  التواصل ممكنا: "سيكون  الذي يجعل  البينذاتي  يبدأ من الإيقو  التضافر  أن  ري 

ل لها كل آخر محدودية تستدعي الحرب" )
 
ة يمث (. بالتأكيد أنه قبل اللغة المكتوبة والمنطوقة  11٩:  ما سوى الوجودكذات حر 

وقبل العلامات والتبادل المتكافئ "نفترض أن هناك مفارقة مرتبطة باللغة كعلاقة ليست هي الكلام التجريبي بل المسؤولية"  

(. وكما هو الأمر مع "حساسيتي السابقة على الأصل"، فإن طبيعة الحساسية البينذاتية تشارك  120:  لوجودما سوى ا)

( الصدمات"  بالتأكيد مع  القوية وأحيانا  الزمنية مع الرغبات  الوجودبنيتها  ليفيناس "هذه  124-122:  ما سوى  (. يكتب 

دة[،    الحساسية تصف لنا معاناة وضعف المحسوس باعتباره الآخر في   ة ]يُعرف كذلك بوصفه الذات المتجس  ... ذلك الإني 

أصبحت في مواجهة مع ذاتها في لحظة عودتها لذاتها. عتاب الذات في الندم يقضم في قلب الوعي .. ليشطره في وحدته الزمنية  

 (. 125-124: ما سوى الوجود)

إ الانسحاب  ز فقط  الضعف والانكشاف للصدمات لا يحف  باتصالنا ونتيجة لذلك فإن  الذات بل يرفع كذلك وعينا  لى 

ز شهادتنا. وبالتالي فإن مسكونية ذاتي المؤثرة من قبل الآخرين   ، وهم كذلك من يحف 
 
ا
 
بالآخرين حتى لو كان ذلك الاتصال هش

تسبق أفعال وجماعات الكلام. ولو كان العكس هو الصحيح أي لو أن مجتمعا واقعيا تم افتراضه قبل حدث الكلمات  

(. ولكن بدلا عن ذلك  ٩2: ما سوى الوجودخاطبة فإن ذلك سيعني افتراض ما أريد عرضه وهو أصول أفعال الخطاب )الم

أولى  قابلية  أنه  على  السيكولوجيا  ره  تفس  أن  يمكن  ليا  أو  وانكشافا  يكمن ضعفا  المقدمة  الكلمات  "دون"  هو  فيما  فإن 

( 152-14٩:  ما سوى الوجود)  Sayingف والانكشاف بـ "القول"  للشهادة من الذات إلى الآخر. يسمي ليفيناس هذا الضع

قه الشعوري. ثنائية  
ُ
ف
ُ
وهو تمهيد للكلمات المنطوقة في شكل خطاب )أي ما قبل لغوي( وكذلك فهو مرافق للتواصل وكأنه أ

 تعتبر فكرة جديدة في أعمال ليفيناس المتأخرة.   Saidوما قيل  Sayingالقول 

جوار الذي بدأ في الفصل الثالث يكشف ليفيناس في الفصل الرابع والخامس عن نبرة أكثر حزنا  انطلاقا من استكشاف ال

تب بالعبرية والفرنسية  
ُ
مقارنة بكل أعماله السابقة. ويبدو هذا الأمر متسقا مع الإهداء المقدم في بداية الكتاب والذي ك

ش حين  وفي  الحِداد.  في  كتابا  سيكون  الكتاب  هذا  أن  أعلن  كتاب  والذي  دريدا  ص 
 
واللاتناهيخ أنه    الشمولية  على 

ليكون إحياء  لذكرى "ضحايا كراهية الإنسان    ما سوى الوجود [(، جاء  21:  1٩٩٩]  1٩٩7فينومينولوجيا الضيافة )دريدا  

بكاملها للغة  الرمزية  الوظيفة  )أو  والش يء  الكلمة  بين  "الاستبدال"  سيميائية  بين  توازيا  الكتاب  هذا  ر  يطو  مع  الآخر".   )

- الاستبدال العفوي لذاتي من أجل الآخر )كما يتحقق في طيف من أفعال التضحية الذاتية( والتي يسميها ليفيناس الذات

(. وفي حين استكشف هايدجر تأويلية الدازاين حيث يتحقق  12٩-11٩،  74-70،  50-45ما سوى الوجود:  الآخر ) -أجل-من

(، نجد أن  31: القسم  الكينونة والزمانذه الكلمة باعتبارها ذلك الش يء" )التواصل بفضل الأخذ والعطاء "هذا الش يء أو ه

ر المسؤولية   ليفيناس سيستبدل "باعتبارها" عند هايدجر إلى "من أجل" أي استبدال الذات بالآخر. وكذلك فإنه في حين تعب 

سنة   ليفيناس  قارنها  والتي  البينذاتية  أثر  انكشاف  للوجو   1٩61عن  المفارق  )بـ"الخير  أفلاطون  عند  الشمولية  د" 

على شفى الدموع والضحكات"    (، إلا أن الخير في الاستبدال أكثر غموضا فهو يتحقق"307-304،  2٩3-2٩2:واللاتناهي

 (. 144-140، ٩4: ما سوى الوجود(. إلا أنه يبقى خيرا "مجيدا" كذلك )118)ما سوى الوجود: 

والحداد    بالصدمة  تسم 
ُ
الم الزمن  خبرة  تأخذ  عابرلم  باعتباره  الوعي  لزمن  الهوسرلية  الفينومينولوجيا  - مكان 

أكثر من أخذها لمكان التتالي واتصال زمن الساعة. وإذا كان ما هو كائن ناتج    (strömend-stehend)حاضر-دائما-ولكنه



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   72  

في تدفق زمن الوعي،    عن إعطاء الأشياء لذاتها لتركيز الاهتمام الفينومينولوجي، وإذا كان كل منهما لا محالة واجد مكانا

ي فإن  
 
فإنه حتى بالنسبة لهوسرل يجب تزمين ما هو كائن. لقد كان هوسرل دائما يؤكد على أنه ما دام هناك ظهور وتجل

(. وبالنسبة لهايدجر  7القسم  الكينونة والزمان:  ؛ انظر أيضا هايدجر،  46القسم  تأملات ديكارتيه:  هناك وجود كذلك )

ن من خلا ه باتجاه المستقبل. ولكن في كلتا الحالتين السابقتين حين  فإن الوجود يتزم  ل الدازاين السابق لذاته أو المتوج 

اة   ف الوجود زمنيا، فإن ليفيناس يرى أن حساسيتنا تكشف عن خاصية زمنية مختلفة بسبب أن الحساسية المسم 
 
يتكش

الحزينة  الشبيه تعود وتتكرر بدلا من أن تتدفق. وكما هو الأمر في    -في-الآخر الصدمة والحداد، فإن المسؤولية في نبرتها 

ليفيناس على مجموعة من   يحيل  السبب  لهذا  نهائي.  الوعي بشكل  زمن  تدفق  توقف  أن  بدون  الحضور  تعاود  الجديدة 

التصورات حول الاستبدال باعتبارها شروط ظرفية: فهي تمر  عبر الزمن من خلال الوجود )مفهوما هنا إجرائيا أو لفظيا(  

ر عنها من خلال "جوهر"، فإن المسؤولية   وزمنه وتقوم بتغييره. وبالفعل فإننا حين نفهم الوجود على أنه حركة لفظية يعب 

  .(35 :ما سوى الوجود) ما سوى الوجودوالاستبدال يمكن أن تقارن فقط بـ الظروف. ومن هنا يأتي عنوان 

ل الأداء   اللغوي من أجل إظهار التوتر بين الوعي وهو يصارع من أجل  يعود النصف الأخير من الفصل الخامس إلى سج 

الانفتاح   يؤثر هذا  ل سلبيته ببطء على شهادة نشطة.  الآخرية حين تحضر من علو  وهو ما يحو  في حضور  توطيد ذاته 

ينعش   ما  الكرم وهذا  من  القادمة  الإيماءات  على  الوجودللخارج  ولهذا    ما سوى  اللغوي.  للأداء  يضيف  للعودة مجددا 

ليفيناس "لا زلت أربك الخطاب المطلق حيث تتحقق كل الخطابات، حين أقوله لذلك الذي يسمع... هذا صحيح بالنسبة  

 (. 170: ما سوى الوجودللنقاش الذي انخرط فيه في هذه اللحظة )

الطبيعة المصطنعة البادية على تسمية شهادته ككاتب بأنها "مباشرة"، إلا أنه يرى أنها رغم ذلك   وفي حين يدرك ليفيناس 

ليست مصطنعة بشكل كامل. تقارن باستيرا هذا الأمر بفكرة ايمانويل كانط عن الحرية والتي تكشف عن نفسها فقط  

زا فعلنا الأخلاقي )ب (. وكانت قبل ذلك قد جادلت في  126:  2015استيرا  حين نلتزم بقانون "يتجاوز الذات ويخاطبها" محف 

لاحترام القانون الأخلاقي قادر على تركيز اهتمامنا وعلى مساعدتنا على الانفتاح يمكن    Achtungدراستها أن الأثر الذهني  

اه كذلك بـ"الإخلاص". بالنسبة للعقل المحض فإن الحرية "لي   Sayingمقارنته بالقول عند ليفيناس   ست سوى  والذي سم 

وهما" ولكنها تكون كذلك، أي وهما، فقط حين يكون ذلك الذي لا ينتمي أصلا لاهتماماتي قادر على تحفيزي للفعل. ولذا  

(. يقدم لنا ليفيناس تأويلا 12٩:  2015فإن العقل المحض يخطئ حين يفترض أن إيماءتي الأخلاقية صادرة عني )باستيرا  

"الوهم"   لهذا  البينذاتي  العملي  مهما للأصل  العقل  في  باعتبارها حرية  للجبرية  الخاطئ  تأويلنا  ليفيناس  يُدخل  الكانطي. 

الكانطي في مجال تأويلي بالإحالة على الإخلاص والاستبدال الكامن في الكلمات التي نخاطب بها الآخر: "أنها في الانكشاف  

على الصدمات والضعف" حين إذن أكون شاهدا  الخطير للذات وفي الإخلاص وفي الانعتاق من الباطنية .. وفي الانكشاف  

(. مرة أخرى، كل هذا لا ينبع من داخلنا. يعثر ليفيناس على إيضاحات لمثل تلك  48:  ما سوى الوجودللآخر وبالنيابة عنه )

لزمة وصولا إلى قلق رجل الدين الأمريكي اللاتيني حول كارثة ال
ُ
زلزال في  الشهادة في أماكن متعددة، من عدالة الأنبياء الم

 (.  82-81 الله الذي يحضر في الذهن:) 1٩73تشيلي سنة 

 النزعات الوجودية الجديدة والذكريات الجسدية 2.4.2

في   ليفيناس  نقاشات  في  الامر  كان  كتاب   1٩35كما  في  الجدل  يتمحور  والغثيان،  الحاجة  الوجود    عن  سوى  حول  ما 

يقترح ل. 
 
التمث تغمر  ما   

 
عادة التي  ة  الحي  مفهوم    الحساسية  عن  تختلف  ة  حسي  أوضاع  أخرى  مرة  ليفيناس 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   73  

Befindlichkeiten    ف  17:  الكينونة والزمانأعلاه(، وهو مكان حدوث كل الفهم عند هايدجر )  2.2)انظر قسم
 
(. تتكش

- يستكشف ليفيناس التجربة الأولية الحسية ما سوى الوجود.  بالفعل الطبقات المحبوكة والمتشابكة للانفعال في كتاب  

عاطفية للآخر في ضوء نزعات جديدة كما يكتب: "الندم هو الوجه البلاغي لمعنى الحساسية الحرفي. ففي سلبيته يُمحى  ال

( لذاتها"  اتهامها  وبين  مُتهمة  الذات  بين كون  الوجود:  التمييز  كتاب  125ما سوى  والموجودات  (. وبخلاف  والذي  الوجود 

 بذلك بفهم الذات للأشياء داخل أفقها التي تظهر فيه )يتجاوز فيه الضوء التمييز بين الذوات والأشي 
 
الوجود  اء سامحا

، ضمن أمور أخرى، بالإصرار على  ما سوى الوجود (، فإن كتاب 41: والموجودات
 
يتناول المفارق بمعنى حس ي وزمني مجادلا

 مفارق في (. بهذا المعنى، فإن المفارق لموجود م 123-122ماض ي يتملص من الموضعة )ما سوى الوجود:  
 
تجسد هو دائما

نين بكونها أثر أو ذكرى ما قبل موضعة  -المحايثة. وبهذا يتم الحفاظ على تجربة احدهم العاطفية وعلاقاته مع آخرين معي 

ط لأي مبدأ، أو أي مثالية" ) ما  (. من خلال استحضار  100ما سوى الوجود:  للجسد كونها "علاقة مع تفرد من غير توس 

ستثمرة أو   John Llewelyn(، وصف جون للويلن 107-105ى الوجودما سو )سوى الوجود 
ُ
هذا البعد العاطفي للذاتية الم

ر ولا يُنس ى  
 
ة"، بكونها "قول "عميق" والذي يشهد على ما لا يُتذك لهذه المصطلحات عندما ]أو حالما[ يتم    بالمعنى المعرفي"الإني 

 (. 135ب:  2002للويلن )تمثيلها كإشارات"

ا تمت  كتاب  وكما  د  يُعق  إلى ذلك،  الوجود  لإشارة  تساؤلات  ما سوى  والمبني على  انطولوجية  والأكثر  المبكر  ليفيناس  نهج 

)الإيثار(. هناك سبب وجيه لذلك. دلت المسؤولية على حدث يُعاد ويشتد   Einfühlungهوسرل عن التركيبات المحايدة و

يظهر سؤال المحايثة والسلبية المتعلق  ما سوى الوجود  كتاب   (. ولكن في101-100الشمولية واللاتناهي:  كما هو مفترض )

ة والتي تؤثر علينا  ا هي  قبل بإلحاح المسؤولية غير المعلن وغمره العاطفي لنا. هذا لأن حالة ذاكرة الأحداث الحسي  أن نمثله 

 لا يُدرك بشكل  مراوغة. وهي، بالنسبة للفينومينولوجي، يمكن أن يستجيب ذلك للإدراك الاستنباطي أو للأفق
َ
، بمعنى شيئا

 ليفيناس على أن  
 
 ولأن  هذا  مباشر. ولذلك، يُصر أيضا

 
الماض ي العاطفي هو مراوغة الموضعة لأنه ليس شيئا قصديا أبدا

وهذا على عكس الإدراك الاستنباطي الذي استطاع هوسرل أن يكتشفه    الأناالذكريات الجسدية الحية تسبق استحكام  

-قد استكشف فكرة "ماقبل John Drabinski(. وقد كان جون درابنسكي 147-144ما سوى الوجود: بفضل رده للذاكرة )

(. كذلك يتناول ثيودور  206-185:  2001لتاريخ" هذه على ضوء ما يعيد تكراره ليفيناس بشأن الفينومينولوجيا الجينية )ا

بور   روزينويج    Theodore de Boerدي  من  لكلا  كصدى  الفكرة  )و  Rosenzweigهذه  اليهودية  ة  (. 100-87:  1٩٩7النبو 

ة نفسها تطيع الأمر    وبالطبع، فإن ليفيناس ك. بل أنه يذكرنا حتى بأن الشكي 
 
مدرك لانفتاح هذه الزمنية على نقد مشك

 ما سوى الوجود:الأخلاقي لتفكيك الفلسفة ومعها تفكيك جميع الخطابات الشمولية سواء  كانت منطقية أو سياسية )

168-170 .) 

 لمعضلة كيفية ترجمة الذاكرة غير الم
 
وضوعية إلى مواضيع من أجل التأمل الفلسفي. ولكن هدفه  لا يقترح ليفيناس حلا

 عن تساؤلات هوسرل الجينية عن  
 
هو تفكيك الحوار إلى شرطه المتجسد للاحتمالية، وهذا يقود إلى نقاش لا يختلف كثيرا

الأولية ] الماض ي. ولكن بعكس هوسرل،  Urintentionalität"القصدية  القرن  في عشرينيات  يهدف  [" والتي استطلعها  لم 

للأنا  متعالية  تراكيب  قبل  من  المتشكلة  والعواطف  للمحركات  مراحل  من  يتكون  نظام  لتكوين    هوسرل، )  ليفيناس 

E  المخطوطةIII  ٩\  5  الفينومينولوجيا في  الحدودية  المشاكل  في  قلق  lixff :أ، مقتبسة 
ُ
ت (. ومع ذلك، فهو يستغل صعوبة 

، أو العرقلة التي  1٩74ادل لصالح مفهوم ليفيناس للتزامن والصادر عام  فينومينولوجية هوسرل للوعي الزمني، والتي تج

يساويها بالمفارقة في المحايثة. كان هذا هو التناقض في الشعور المتعلق بالقصدية الذي حدده هوسرل في الملحق الثاني  



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   74  

يركز ليفيناس في مقاله   .(133-130 :في فينومينولوجية وعي الزمن الداخليعشر من محاضراته عن الوعي الزمني الداخلي )

( على الثغرة )وهي التزامن(  150-135اكتشاف الوجود مع هوسرل: بعنوان "القصدية والإحساس" ) 1٩65المنشور في عام 

استعاد   لقد  الجسدية.  بالعمليات  الوعي  قبل  باعتباره  والاحساس  القصدية  باتجاه  الداخل  الجسدي  الإحساس  بين 

 في الجسد حتى مع تزييف تغييرات  خارج  ية للقصدية تقبع  الحس   الأصول التناقض بأن  
 
نطاق أو متناول القصدية وتحديدا

يكون   أن  الإحساس  على  يجب  كان   ، جلي  بشكل  الخبرة  تحدث  لكي  المستمر.  الزمني  التقدم  لشعور  المستمرة  الاحساس 

. ومع ذلك، فإن الكثير من الوجود الجسدي السابق يراوغ الوعي.  
 
 مقصودا

ليفيناس بين ثنائية الوعي وما قبل الوعي وبين فكرته المتعلقة بما قبل قصدية "الانفتاح على الآخر المخترق للمماثل،  قارن 

، فإن هذا  144اكتشاف الوجود مع هوسرل: ]وباختصار بين الحياة البينذاتية[ وليس الفكر" )
 
(. وكما طرح هوسرل سابقا

والداعمة للعرقلة العاطفية للتدفق المنتظم لزمن الوعي ولزعمه   1٩74عام "الآخر" الحس ي  سيدعم نقاشات ليفيناس في 

لي. قارنت فيوليمانس صوفي  
 
وبشكل مثمر مفهوم    Sophie Veulemansأن العواطف البينذاتية تغمر إطارات الوعي التمث

لمقابل، يساوي رادولف  (. وبا2008"للجديد" في خضم الديمومة )فيوليمانس    Bergsonليفيناس للتزامن بنهج بيرجسون  

حداثة اللحظة الفينومينولوجية "بجذر كل الآخرية وكل الاختلاف" عند ليفيناس وهذا ما سمح له   Rudolf Bernetبيرنيت  

 سيثبت أنه مستحيل التفكير فيه داخل فلسفة الوعي" )بيرنيت  
 
(.  ٩2 :2002أن يصر على أن التنصيب البينذاتي " دائما

لفينومينولوجيا لم تكن لتفكر بشكل كاف بالطريقة الحسية "التي من خلالها يحرر الآخرُ الذاتَ  وبمتابعة حجته، فإن ا

 (. ٩3 :2002من سجنها داخل ... المحايثة" )بيرنيت 

قال  3. 4. 2  القول وما ي 

 عن الدلالة. وبالنظر لرؤية ليفيناس التأويلية بأن اللغة ليما سوى الوجود  يتضمن كتاب  
 
 مُبتكرا

 
ست مجرد نظام  نقاشا

ح الواقع، فإن اللغة والزمن سيحملان وظائف متناظره عنده. بمعنى أن   وض 
ُ
للكلمات مرتبط بحقائق موضوعية بل إنها ت

اللغة   في  صدى  للوجود  أن  هايدجر  جادل  قد  وبينما  بالفعل  لعالمنا.   
 
إدراكا باعتباره   

 
ممكنا المعنى  تجعل  والزمن  اللغة 

عل "يكون" في اللغة، فإن ليفينياس كما لاحظنا قد قدم حجة مضادة من اجل ما سوى  )الشعرية( كما هو الحال مع ف

، حتى لو كانت مبهمة  
 
الوجود الذي يُظهر نفسه بالمعنى الظرفي. ولكن إذا كانت العلاقة بين اللغة والموجود شاملة تماما

ل، أو ببساطة ملازمة للموجود  بعض الش يء كما هي عند هايدجر، فإن نظرية ليفيناس لما سوى الوجود ستبدو ك محض تأم 

ضعف ادعاءات  
ُ
ثبت الانطولوجيا الأساسية بذلك أنها أولية وبالتالي ت

ُ
أو تشارك في مُفارقه المشابه للفعل. في كلا الحالتين، ت

الشمولية   تدفق  عن  تختلف  رأينا،  كما  التي،  الزمنية  إلى  الواقع  في  ليفيناس  عند  المفارق  يشير  ولكن  ليفيناس. 

لفينومينولوجيا أو طريقة تزمين الوجود عند هايدجر من خلال الدازاين )أي كما يسابق نفسه باتجاه احتمالاته الخاصة؛  ل

(. يُشير مرور الوقت بين لحظات الاحاسيس ما قبل القصدية وقصديتها الى المفارق  182-178،  170-16٩ما سوى الوجود:  

 "بالقول" )ما سو 
 
(. يرتبط نقاشه عن القول بمعالجته للصدق والذي كان  55-37 :ى الوجودالذي يساويه ليفيناس أيضا

م كتابالوجود والموجودات.  قد قدمه في كتاب    على أن قاعدة الحساسية  ما سوى الوجود    يقد 
 
معنى راديكالي للصدق مُصرا

ة التي مكنتنا من ا  لانفتاح والتواصل لأنه، وكما  تبدو وباستمرار مُؤكدة بهفوات حسية. يعود الفضل لهذه الهفوات الحسي 

ة لا تعتبر بالضرورة مفاتيح للتواصل   رأينا، فإن التقارب يعتبر نزعة عاطفية تحفز الحوار. في حين أن جميع الهفوات الحسي 

البينذاتي، فإن التقارب والضعف يشكلان مواضع المفارقة في المحايثة وولادة الدلالة )سواء  كانت الكلمات منطوقة أم لا(.  

لتقطة. يتضح ذلك في  
ُ
تحمل العاطفة الحية عند ليفيناس أكثر من مفهوم هايدجر للموجود المتحدث من خلال اللغة الم



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   75  

اللحظة التي نفهم فيها الدلالة على أنها في الأصل عاطفية وقصدية أولية وليست مجرد فكرة متشكلة من قبل، فهي تشير  

  (.43ما سوى الوجود: إلى أن الذات تختار أن تتواصل مع آخر )

 يتصور ليفيناس اللغة بكونها أكثر من مجرد إشارة ووصف. وبالفعل تبتعد الأفعال عن اقتران الكلمات بالأشياء كما  
 
إذا

]التنبؤ[ وهو الفعل المسمى وبشكل مناسب بفعل ’يكون‘ يدوي صوت الجوهر    apophansisنجدها في حالة الاسم. "في فعل  

( الو ويُسمع"  سوى  في  41جود:  ما  ي  تدو  والأصوات  افتراضات؛  إلى  للتحويل  الحاجة  دون  من  الأحمر"  اللون  ر  "يحم   .)

 للفعل أن يتحول الى اسم وبذلك يفقد خاصيته الإجرائية.   يمكنالموسيقى والشعر. ومع ذلك، 

ى اسم ... ويصبح كلمة  ]الموجود[ والذي يدوي من خلاله الجوهر، ال   " من خلال غموض اللوغوس ... يتحول الفعل بامتياز 

 (.  42 :ما سوى الوجود تشكل وتقر هويات، وتجمع الزمن .. في مجموعة أحداث". ) 

 اسميا كما في "وجود ما". يدعو ليفيناس إمكانية  
 
لذلك حتى لفظ الوجود أو صفته المشابهة للحدث يمكن أن يتخذ شكلا

(. وبينما تعبر هذه الإشارة المتكررة عن خطر اعتبار  43 وجود:تحويل الفعل الى اسم "بإبهام الوجود والكيانات" )ما سوى ال

 بالفهم التام للخاصية الانعكاسية للأفعال  
 
 وهو الخطر الذي يحذر منه هايدجر، فإن الابهام يفشل أيضا

 
الموجود شيئا

 يبني ليفيناس  الذات. إ- مع-، تواصلذاتي"يقول" ولكن بمعنى مبني على المجهول وكأن أحدهم قد قال   se direكفعل  
 
ذا

 أنه يشير إلى صيغة بينذاتية لسلبية متجسدة وحسية    ،seمفهومه الأخلاقي التأويلي "للرد" على الجسيم الانعكاس ي  
 
مؤكدا

ليست فعل ولا    se(. تعتبر هذه السلبية غامضة لأن  45-43ما سوى الوجود:  ) لوغوسبينما الموجود "يتحدث" من خلال  

سم. وبسبب هذه القاعدة الغامضة بالتحديد يظهر الضعف في التقارب كما لو أنه يفسر الدلالة  يمكن فعليا تحويلها الى ا

خاطبة للآخر. يقابل هذا الجسيم الانعكاس ي  
ُ
، أو "الذات"، سلبيتنا كما تحدث في الانقطاع الزمني المسمى  seوالكلمات الم

الآخر وعن مفارق   عن صدقنا تجاه 
 
إذا التزامن  يعبر  )  "بالتزامن".  الوجود"  ما سوى  الروح صدى  ما سوى  مؤكد: "تسمع 

الظرفي )"ما سوى"(، يبتعد التنصيب الجسدي بشكل لحظي عن التسمية المتدفقة من  44الوجود:   التعبير  (. في داخل 

 بين الأفعال والاسماء، بين الوجود وموجود. هنا نجد المعنى الجوهري للمفارق والذي يقارنه  
 
ليفيناس  الابهام المذكور سابقا

بمفهوم ميرلو بونتي "للتاريخية الأساسية"، والتي تشير لتلك الترسبات الجسدية السلبية غير المحددة التي تشكل الذاتية  

 (.45ما سوى الوجود: )

 التأويلية والفلسفة اليهودية 4. 4. 2

سبيل المثال قدم الباحث    على أنها أعمال تأويلية. علىما سوى الوجود  تم تشخيص أعمال ليفيناس الأخيرة وخصوصا  

الشبيه والسلبية  -في-توصيفا لمشروع ليفيناس التأويلي من خلال التركيز على قضية الآخر Giuseppe Lissaجيسيب ليسا  

 في أعماله. فمن خلال البحث في أعماق الوعي ومن خلال مقارنة سلبيته بعملية التقدم في العمر، يخبرنا ليفيناس:

للمعرفة، ولكن ربما يمكن تأويله من خلال تفكير لم يعد يزعم أنه تمرين في المعرفة... لأن هذا التفكير    " إن الواقع غير قابل  

 منخرط في البحث عن معنى سابق على كل معرفة". 

(. 227:  2002يستنتج ليسا أن ليفيناس يشير إلى معنى "يسبق ]المعرفة[، ويؤسسها ويوجهها وإلى درجة ما يبررها" )ليسا  

ل ليفيناس للتأويلية يعود إلى هجره لفينومينولوجيا "الخارجية" كما هو واضح في العنوان الفرعي لكتاب  كما يط رح أن تحو 

. ليفيناس مدين للتأويلية الوجودية الهايدجرية وقبل ذلك إلى القراءات التعددية  مقالة في الخارجية :الشمولية واللاتناهي

التأوي التطوير  في  المتمثلة  )التلمودية  اليهودية  للشريعة  )Halakhahلي  الحكايات  وتفسير  رواية  وكذلك   )Aggadah  .)



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   76  

الفلسفي   التشريع  الثيولوجيا المسيحية من خلال إعطاء وزن أقل بكثير لعملية  وباعتبار أن هذه التأويلية تختلف عن 

 للإيمان، فإنها تستحق عودتنا لها هنا بشكل مختصر.  

قراءة وعشرين  ثلاثة  ليفيناس  م  بالفرنسية    قد  الناطقين  اليهود  المثقفين  ندوة  سياق  في   Colloques desتلمودية 

intellectuels juifs de langue française  وفي اللقاء الأول لهذه الندوة كان يشارك فقط في النقاشات.    1٩57. ولكنه في

رنا سالمون مالكا 
 
ليهودية ليست ديانة. هذه الكلمة لم ترد  بواحدة من ملاحظاته التأويلية العميقة "ا Salomon Malkaيذك

ة، إنها كلمة تدل على أكثر من ذلك فهي  م اليهود فكرة الأمل وفكرة المستقبل للتاريخ... كذلك  فهم للوجودفي العبري  . لقد قد 

)مالكا   التزاماتهم تجاه الله"  الإنسان الاخر تسبق  بأن واجباتهم تجاه  اليهود  المؤ 42:  2002لقد شعر  لفة، تمت  ، ترجمة 

 إضافة التشديد(.  

 للوجود" يعني أن هذا الفهم واع بشكل عميق  
 
تكشف هذه الملاحظات عن أمرين مهمين: أولا: كون اليهودية قد تكون "فهما

بمحدوديته وبالتالي يجب أن يكون عملا مستمرا. هذا قد يساعدنا على استيعاب كيف عثر ليفيناس على مصادر في تأويلية  

ه. ثانيا، أن التزاماتنا للإنسان الآخر تأتي بشكل ما قبل واجباتنا تجاه الله )من الطقوس  هايدجر لاستعم ال ونقد ذلك التوج 

 إلى العادات(، وأحيانا تبطل تلك الواجبات مما يفتح مباشرة بعدا علمانيا أو أفضل من ذلك بعدا إنسانيا داخل اليهودية.  

المؤث بين  العلاقة  مختلفة عن  توجهات  في فكر  لدينا  الفلسفية من جهة أخرى  اليهودية من جهة والفينومينولوجيا  رات 

أن "ليفيناس قد فهم كلا من اليهودية والفلسفة الغربية على أنها منخرطة    Martin Kavkaليفيناس. يحاجج مارتن كاڤكا  

ل في  (. وقد عدد هذه البنية المتشابهة في "21-20:  2010في أشكال متشابهة من التفكير" )كاڤكا  
 
ذلك الإرث الفكري المتمث

نصوص تشير إلى ما لا يمكن إحضاره" وبالتالي تعمل على أو بين أبعاد الإحالة والتفسير وتأويلية ما قبل الفهم )بالمقارنه بـ  

Ouaknin  1٩٩3  :225  [1٩٩5  :155-156  بشكل "عكرة  اليهودي  بالإرث  ليفيناس  علاقة  أن  يضيف  كاڤكا  أن  إلا   .)]

وإن   ل"،  وميشيل  متأص  كاڤكا  من  كلا  أن  ونجد  واحد.  تفسير  من  وأكثر  واحد  إرث  من  أكثر  هناك  أن  الواضح  من  كان 

ها جديدا في الفلسفة يمكن أن يكون جديدا فعلا" )كاڤكا   (.  21:  2010فاجنبلات متفقين على أنه "ليس من الواضح أن توج 

طيل، بطر 
ُ
تأويلية من "انحلال الاتجاهات   –يقة فينومينولوجيا كذلك فإن فاجنبلات قد حاجج أن الأخلاق الليفيناسية ت

(، كما أنه قد فحص  1٩6:  2010المسيحية المعاصرة" )فاجنبلات   -الحداثية عن دور الله في الحياة الاجتماعية في اليهودية

الذي أعطاه   التأويلي  ع  الوجودالتوس  الباحثان أن الموقف النقدي اللشمولية واللاتناهي ما سوى  لمتصاعد تجاه  . يقترح 

بما   التأويلي  استلهامه  توسيع  على  ليفيناس  زت  حف  قد  هوسرل  فينومينولوجيا  في  والتأصيلية  الإبيستمولوجية  الأبعاد 

)فاجنبلات   ميمون  وابن  المحدثة  الأفلاطونية  يشمل  وبما  اليهودي  الفكر  باتجاه  الهايدجرية  الوجودية  الفلسفة  يتجاوز 

،  ما سوى الوجودكن أيضا المجادلة بأن تأويلية ليفيناس قد بدأت بشكل واضح قبل  (. ومن جهة أخرى يم٩7-110:  2010

للوجود عام  -في-فتأويله  في  والأسرة  للأيروس  قرائته  حتى  وكذلك  المأوى،  وخلق  الوقائعية  ومعنى  تتضمن    1٩61العالم 

لفهم للوجود عند هايدجر وكذلك مقاربة  اختيارات تأويلية مدينة على الأقل لفكرتين تأويليتين أساسيتين: تأويلية ما قبل ا

 [(.2005] 1٩21)روزينويج  نجمة الفداءللحياة اليهودية في كتابه  Franz Rosenzweigفرانز روزينويج  

الغالب في كتابه الشمولية واللاتناهي للاقتباس منه"    نجمة الفداءأن كتاب    1٩61كتب ليفيناس عام   كان "حاضرا في 

التعليقات على حضور  28:  واللاتناهيالشمولية  ) ر أن  (، وكثيرة هي 
 
نتذك أن  المهم هنا  ليفيناس. من  أعمال  في  روزينويج 

الفلسفة   في  التفكير  إعادة  باتجاه  الأولى  العالمية  الحرب  في  الخنادق  أحداث  به  لهيجل حتى دفعت  روزينويج كان دارسا 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   77  

وي أوسع.  بشكل  المسيحية  والكونية  المثالية  كتاب  السياسية  الفداءعتبر  والحكمة    نجمة  الطقوس  يحلل  معقدا   
 
كتابا

أن روزينويج فيلسوف في حقبة ما بعد النيتشوية وبهذا فهو    Peter Eli Gordonاليهودية والمسيحية. يحاجج بيتر إلي جوردن  

ل  التأويلية الزمنية  يرفض، كما فعل هايدجر كذلك، أن للمعنى الإنساني دلالة مستقلة عن السياق الحياتي. وبالتالي تح

 (. 185: 2003محل  البحث المفارق عن الجوهر )جوردن 

ف( وبالتالي فإن المعنى ذاته  
 
ويمكن قول نفس الأمر عن ليفيناس فقد فهم الزمنية بمفاهيم إنسانية )ضدا للأبدية أو التوق

يج الجديدة في التفكير أنه قد حدد أحد المبادئ  روزينو لا يمكن الوصول إليه إلا في سياق زمني. يعلم القراء المتابعين لطريقة  

التأويلية للتفريق بين اليهودية والمسيحية في طريقة "تزمين" ثيولوجيا كل منهما. وباعتبار أن المسيحية متمحورة حول حياة  

د، فإن الحدث الذي يتم تفسيره يبقى حدثا في الماض ي. في المقابل، نجد أن اليهودية متجه ة للمستقبل  وموت إله متجس 

 بانتظار المسيح )الذي لا يأتي(. 

عام   ففي  وهايدجر.  روزينويج  من  كل  عن  مختلفة  بطريقة  والزمنية  المعنى  بسؤال  ليفيناس  كانت    1٩61اعتنى 

قد انطلقت من الزمن الحاضر لحب الحياة ومن اللقاء بالآخر وجها لوجه.    فينومينولوجيا الضيافة التي قدمها ليفيناس 

قا تحديدا بالمستقبل المسيحي المعلمن  
 
ولكن المكان الذي استخدم فيه بشكل صريح مصطلح "فينومينولوجيا" كان متعل

ر  وتحديدا في فصل "فينومينولوجيا الإيروس" والذي عرض "نموذج فينومينولوجي للمدى النهائي ل لرغبة لدينا"، كما عب 

اجتماعيا، فإن الأيروس    الإيروس(. وبالتالي تكون المحاججة: قبل أن يتم تهذيب  ٩3:  2010)   Fagenblatعن ذلك فاجنبلات  

أو   البيولوجية  أدوارهم  عن  مستقل  بشكل  واختلافاتهم  فرادتهم  في  بالآخرين  اهتمامنا  عن  يكشفون  الأسرة  وأحيانا 

نأخذ الأسرة كنموذج هنا بالمعنى الذي تعطيه مدرسة فرانكفورت لـلبناء الفكري الذي تمت استعارة  الاجتماعية. يمكننا أن  

فصاعدا  الآن  من  واضحة  المستعملة  المكونات  تبدو  بحيث  قيمتها  عن  كشفت  التي  ية  الحس  الخبرات  من    مكوناته 

(Broch2008 :43 .) 

الأس  داخل  الاصطفاء  مستقبل  الإيروس  فينومينولوجيا  في  تفتح  الجنسية  الغيرية  عن  النظر  وبغض  خارجها.  وربما  رة 

ة كإمكان اصطفاء    بالفرادة والخصوصية من خلال تعريف شخص الأبو 
 
 مستمرا

 
م اهتماما أطروحة ليفيناس إلا أنه يُقد 

هر وواقع  كل ابن بفرادته حتى ولو كان هذا الابن قد يخدم أو يتصادم مع أخوته. وبالاتساق مع نموذج ما فإن الأسرة مظ 

أن   للاهتمام  والمثير  الأجيال.  تتالي  المسيحي من خلال  للمستقبل  العلمانية  الليفيناسية  التأويلية  الوقت وتخدم  في ذات 

ة "للهنالك" “  " بنفس الطريقة التي تتكشف فيها الخبرة الأولي 
 
ف "فينومينولوجيا

 
(. أي أنها  il y a) ”there isالإيروس يتكش

طالما   ظلام  في  الضوء تتكشف  يتيحها  التي  الكونية  والأدلة  الضوء  على  يعتمدون  الذين  الفينومينولوجيون  عنه  غفل 

(. ونتيجة لذلك سيكون هناك أساس مهمل للاتجاه الفينومينولوجي لتأسيس الموضوع والذي  256:  الشمولية واللاتناهي)

ب التأويلية. 
 
 يسبق ويرافق لقاء القصدية بالموضوعات، وهذا ما يتطل

كان الأمر مع فاجنبلات فإن باحثين من أمثال ديفيد بانون ومارك ألاين أوكنن قد استكشفوا البعد التأويلي في فكر    وكما

بين حاخامات   في مناظرات متعددة الأصوات  ليفيناس  التي خاض فيها  التلمودية  القراءات  أنهم تجاوزوا  ليفيناس. حتى 

للتقالي اللاحقة  النسخ  )أقدم  والجامارا  بانون  المشنا  الشفاهية؛  اليهودية  التأويل  1٩87د  حالة  في  أوكنن  أشار  وكما   .)

أكثر من أفكاره.    ببنيته التلمودي والإنجيلي فإن ليفيناس قد رأى أن سمو  الكتاب أي ما يحدده ليكون "الكتاب" مرتبط  

ا تحتوى أكثر مما تحتوي". وبالتالي  اهتم ليفيناس "ببنية كتاب الكتب ما دامت تتيح التأويل، كما اهتم بحالتها الخاصة كونه



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   78  

فإن التأويلية يتم انتاجها من خلال فائض المعنى المحتمل والذي يتجاوز المعاني المكتوبة على الصفحة أو تلك الموضحة من  

قبل التقاليد التي استقبلت العمل. ولهذا السبب فإن المعمار الخاص للكتاب هو ما يحدد مشروطية استقباله. كذلك فإن  

لتوازي الذي لاحظناه بين القول وما قيل وكذلك بين التتالي والتزامن موجود في المستوى الحرفي في النصوص التلمودية  ا

قارئ ومستمع يصبح    كلوالإنجيلية وانفتاحها على التأويل المستمر. بل أن ليفيناس يوازي بين "الوحي" ونداء كل نص لـ

" للنص والذي يفهم على أنه  مسؤولا عن تأويله. "إن الوحي باعتباره ند  اء للفريد في داخلي هو الدالة المحددة للوحي الدال 

ه. هنا نلاحظ المقارنة البنيوية بين نداء الآخر واستجابتي التي تبدأ كـ "قول" وكانفتاح لكلمات الخطاب. يضيف   حوار في لب 

ل علاقة من الاستماع تحمل معها أسرار  ليفيناس "شمولية الحقيقة متأسسة على مشاركة العديد من الناس وفرادة ك 

: صوت الوحي كما مر من خلال أذن كل شخص، كل هذا ضروري للحقيقة الكاملة". )  (.  134-133: ما وراء الآيةالنص 

الحقيقة التأويلية هنا تصبح مسؤولية المجتمع المفتوح كما أنها دعوة للمشاركة مقدمة لكل مستمع محتمل. لهذا السبب  

 ليفيناس على أن الكتاب المقدس يجب أن يُفهم باعتباره دعوة للاستجابة المباشرة مثل تلك التي نجدها في  تحديدا يصر  

ر كلها عن تنصيب أخلاقي يتحقق في كلمات مهداة.    الجوار والاستبدال والمسؤولية حيث تعب 

بكتاب واحد وجماعة واحدة. وفي حين يجد  إلا أن تأويلية ليفيناس قد يحكم عليها رغم كل ذلك بأنها تأويلية محايثة خاصة  

فيها مشروعا للسياسة المعاصرة وبالتالي كونية إنسانية إلا أن هناك عدد آخر من    Batnitzkyباحثون من أمثال باتنيتزكي  

الليفيناسية تنطلق من غير    Triganoالباحثين لا يزالون متشككين من تلك الدعوى. يعارض تريجانو   فكرة أن الأخلاق 

ر في الفرد لكي يظهر لك أفق  موق
 
ع محدد وتبدأ من الفرد ويجادل بأنه "بالنسبة لليفيناس فإنه من اللازم أخلاقيا أن تفك

ب مثل   الإنسان الآخر. لذا فإن الكونية في الحقيقة لعبة خطرة قد تقود للشمولية وإلى نفي الشخص الآخر. ومن أجل تجن 

ر وتلك السياسة يجب أن نختار   ل التأويلي الذي منحه  173:  2002الفرد". )تريجانو  ذلك التطو  (. وباختصار فإن التحو 

المحايثة   التأويلية  بين  العلاقة  حول  أسئلة  لطرح  بالباحثين  أدى  والهايدجرية  الهوسرلية  للفينومينولوجيا  ليفيناس 

. تتضمن تلك الأسئلة نقاشا حول السياسة   وهو الأمر الذي تجنبه    زمننا   فيوالاهتمام بالسياسة باعتبارها فضاء الكوني 

ليفيناس في زمانه أي زمان الهولوكوست حيث بدت السياسة أقل أهمية مقارنة بأسئلة بقاء ومستقبل المجتمع اليهودي.  

ر لماذا سأل ميشيل هار  ( ليفيناس عن إمكانية تحقق  530:  1٩٩)  Michel Haarولعل هذا الغياب الواضح للسياسة يفس 

، الملاحظة 175:  2002اق وخارج التبادلية الإيجابية وكذلك خارج كل موضعة )مقتبس في تريجانو  الأخلاق خارج أي سي

(. ينتقد تريجانو ليفيناس للتأكيد على العلاقة الجدلية بين الخبرة الفردية والمعنى الكوني )وكذلك المؤسسات( وهذا ما  7٩

. "في مجال السياسة تحديدا يتأسس التفريق بين الكوني  يعني وجوب علاقة بين الفلسفة والسياسة ولو في حدها الأدنى

والفردي. هذا التفريق هو تحديدا شرط إمكانية الآخر باعتبار أنه الانفصال بين الذات والآخر وفي ذات الوقت طريق اللقاء  

لحاجة يهود ما بعد    (. وبالنسبة لــتريجانو فإن تأويلية ليفيناس لا تستجيب إلا بشكل جزئي176:  2002بينهما. )تريجانو  

وا بها على مستوى إنساني يجمع النظرية والسياسة )تريجانو   (.  176:  2002الحرب لكشف البعد الكوني للخبرات التي مر 

لا تتعارض هذه القراءة مع قراءة باتنيتزكي والتي اهتمت بإنتاج ليفيناس بشكل كامل ولكن يمكن بالتأكيد المحاججة بأن  

يهودية. ولعله من المنصف   فلسفةيناس لا تزال صورية وهذا ما يفتح السؤال المهم عن معنى تطوير  الكونية في أخلاق ليف

 القول أن: 

لليهودية انبثق من حطام المحرقة وأكثر من ذلك سؤال فلسفة السياسة   " التحويل الأخلاقي الكوني الكانطي الحديث 

 (.  177:  2002" )تريجانو  الأساس ي اليوم المتعلق بمكان الفرد في الكونية السياسية 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   79  

وإذا قبلنا هذه الدعوى فإن أي مقارنة بين ليفيناس وأي مفكر يهودي سابق في عصر ما قبل المحرقة ستذهب جزئيا فقط  

  .اليومباتجاه التعامل مع مشكلة الفلسفة اليهودية التأويلية  

يتي الطرف الثالث و  5. 4. 2
ّ
 والسياسة ”Illeity"الإل

ى   [(. وكما لاحظنا من قبل فإن  21:  1٩٩٩]  1٩٩7بـ "أطروحة في الضيافة" )  الشمولية واللاتناهيكان جاك دريدا قد سم 

تعاملت مع الوجود على أنه حرب أو صراع بين الإرادات التي تصر  على الوجود كما هي الفكرة    1٩61أطروحة ليفيناس في  

 il y" وهو ما يعرف بـ ) there-isيكشف الوجود المحايد أو "الهنالك" "لبقاء.  الصراع من أجل افي المفهوم الفلسفي القديم  

a  ( عن وجود ليلي  غير محدد هو الذي يتيح الطريق للوجود النهاري المسمى "العناصر" )نور الشمس والرياح والمطر(. وكما

طبيعية والسببية. ولكن الضيافة  لاحظنا كذلك فإن الوجود عند ليفيناس يعني قوى حركية وكذلك مفهوم العمليات ال

( لا يمكن تأسيسها على مثل تلك القوى ولا على مفهوم  33:  الشمولية واللاتناهيوالتي تسمى أحيانا بـ"الرغبة الميتافيزيقية" )

الإرادة المتأسسة على دوافع الذات في المحافظة على ذاتها أو توسيعها. وكذلك فكما أن الضيافة تتحقق من خلال الآخر  

وكما أنها ليست تبادلية فإنها لا تفترض مبادلة اجتماعية أصلية ولا عواطف أخلاقية ولا انفعالات فطرية وقدرات متعلقة 

بالتعاطف والرحمة. ولو كانت كذلك لما كان هناك سؤال متعلق بالهرب من النظام الطبيعي للوجود. ولهذا السبب وصف  

(. يقول ليفيناس شارحا "حين  68:  الوجود ما سوى بأنها "دلالة قبل طبيعية" )  1٩74ليفيناس استجابتنا للآخر والجوار في  

ها باتجاه البنية الصورية للعقل فإن تحليلنا سيتبع الحساسية في دلالتها ما قبل   نتخلى عن القصدية باعتبارها خيطا موج 

ما  في الوجود في قلب الطبيعة" )  مجاهدةى  أن يتم تحويلها إل  قبل الطبيعية باتجاه الأمومة حيث يعطي الجوار للآخر دلالته  

 1٩61، تمت إضافة التشديد(. ومن أجل إيضاح ذلك كان على ليفيناس تطوير مفاهيم إضافية ففي  68:  سوى الوجود

ى رغبتنا في الآخر "دِينا" )الرابطة التي تربط الذات بالآخر دون شمولية( كما سماها كذلك بالمفارقة. "المفارقة مثلها مثل   سم 

 في  
 
يتي   (. كما وصف ليفيناس 35،  41:الشمولية واللاتناهيالرغبة والنقص بالضرورة مغادرة للذات" )تباعا

 
 "Illeity" الإل

يتي بالقيمة والكرامة في الاستجابة للآخر. وقد عر ف ليفيناس  
 
ه من   "Illeity" الإل

 
،  ille)هو( أو   il"بأنها تعبير جديد تم سك

- 147، 16-13؛ انظر أيضا 12: ما سوى الوجودشير إلى طريقة تتعلق بي بدون أن تندمج معي". )]التي من خلال الآخرية[ ت

الشمولية  (. وبالتالي فهي تحيل على أمر مطلق أو حتى إلهي في الآخر وهي بهذا تتجاوز مفهوم الطرف الثالث كما في  162

تقريبا في نفس مكان مسؤوليتنا تجاه الله وهو بُعد  . ومن هنا يمكننا أن نقول أن مسؤوليتنا تجاه الآخر تقف  واللاتناهي

 تأويلي أساس ي في اليهودية كما أشرنا سابقا.  

الحياة  الشمولية واللاتناهيويبقى السؤال كما كان عليه الأمر في   : كيف يمكن للمسؤولية والمفارقة أن تدخل في مجرى 

من شأن الأثر الكثيف للآخر أن يعبر باتجاه العقلانية؟  اليومية، في تدفق الزمن وشمولية الوجود؟ وكيف لهذا الإعلاء  

أن "الطرف الثالث"، وهذا يشمل الآخرين    1٩74  ما سوى الوجودنجد في    1٩61سنة    الشمولية واللاتناهيوكما وجدنا في  

ا كذلك أن المرور  (. يتكرر هن213:  الشمولية واللاتناهيوتتالي القصدية، نجد أن الثالث "ينظر إلى  من خلال عيني  الآخر" )

يتم   التي  التاريخي  أو  بالتتابعي  اة  المسم  الزمنية  الفجوة  بسبب  يحدث  الموضوعي  والزمن  الاجتماعي  والوجود  للعقل 

امتصاصها بشكل مستمر من قبل الوعي القصدي. يتفق ليفيناس مع هوسرل في محاججته بأن الرغبة تبقى دائما على  

ة أن تصبح قصدية )
 
ة، والتي أصبحت الآن  12الملحق  يا وعي الزمن الداخلي:  في فينومينولج حاف (. ولكن المسؤولية والأخو 

ر عنها بالآخر المبهم في الذات، لا تزال   ا لأطروحة    تترك لها أثرا يعب   الشمولية واللاتناهيفي العلاقات الاجتماعية. ولكي يبقى وفي 

يتأسس على اهتمامنا بإنعاش العدالة ولو حتى من أجل مساواة  فإن هذا الأثر لا يتم تأطيره على أنه ميتافيزيقي بقدر ما  



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   80  

زاد وضوح صعوبة   1٩74متواضعة. هذا الاهتمام بالعدالة لا يمحي الطبيعة الهوبزية والميكافيللية للدوافع البشرية. في  

تدفق زمن الوعي القصدي    [( مع 54:  ما سوى الوجودالجمع بين الزمنية المنفعلة )والتي يربطها ليفيناس بالتقدم في العمر، ] 

ل  
 
ما سوى  الجوار؛ هل هو اجتماع واختلاف؟ )و والعقلانية الاجتماعية. يتساءل ليفيناس "هل يبقى الوجه ملزما في التمث

 ، تمت إضافة التشديد(. وباعتبار أن هذا السؤال لا يمكن حسمه فهو سؤال لنا كذلك. يقول ليفيناس: 145: الوجود

والذي كانت دلالته قبل تلك اللحظة في اتجاه واحد من أجل الآخر الفرد.    sayingناقضا في القول  " يُحدث الطرف الثالث ت 

ما سوى  إن الثالث هو ذاته حد  المسؤولية وميلاد هذا السؤال: ماذا علي  أن أفعل من أجل العدالة؟ سؤال عن الوعي" ) 

 (.  157:  الوجود 

ل وفلسفة الوعي فإ
 
ر عنه ليفيناس سابقا يصبح  ومع العودة إلى فلسفة التمث ن الأثر الذي لا يمكن الاستغناء عنه والذي عب 

ألطف وأقل وضوحا. وكما رأينا سابقا، فإن مواجهة الشك الحتمي حيال هذا الأثر فإن ليفيناس قد لجأ لشهوده من الأدب  

عن العالم الذي ناقشه هايدجر   الآن وهنا. لم يكن ليفيناس ليلجأ إلى عالم آخر لاستحضار شهوده ولا حتى لعالم يختلف

ولكنه يلجأ للانفعال الحاد لما قبل الوعي. ولهذا السبب تبدو كتابة ليفيناس أقرب لشاعرية مالا يمكن التعبير عنه. ولكن  

أمام مهمة   الوجه بالوجه فإنه يجعلنا  البينذاتية انطلاقا من نقطة خارج لقاء  بالتأمل في  وباعتبار أن ليفيناس يطالبنا 

ر الذهني وكذلك أن نتصرف كما لو أننا الآن وهنا. ولكن العدالة ليست فقط سؤال "ماذا يجب على أن  مزد وجة: التصو 

القيام بها. هذه الحركة يجب أن تأخذ   ليفيناس  لا يستطيعأفعل مع العدالة؟" فهي تتطلب كذلك حركة تفسيرية إضافية  

بعين الاعتبار ما يعنيه الآخر للطرف الثالث ولسبب إصرار الطرف الثالث على أن أعامل أنا معاملة عادلة. تتطلب تلك  

:  ما سوى الوجودالأسئلة منظورا منتظما خارج لحظة الآن التي تنبثق منها الأنا وتحقق شهادتها باستثمار مؤثر من الغيرية )

158  .) 

يقع المشهد المساواتي الذي يمكن منه استنباط المقارنة والعدالة والمعيارية خارج الاهتمام المباشر لليفيناس. ذلك المشهد  

في   المثال، هيجل  تبناه، على سبيل  والذي  الموضوعي  للوعي  الروحينتمي  الموقف    ظاهراتية  أو  لنا"  "بالنسبة  والذي دعاه 

[(. لذا يسمي ليفيناس هذا الموقف والذي يعتبر معضلة بالنسبة له ببساطة:  25: القسم  1٩77]  1807الخارجي )هيجل  

 . يقول ليفيناس:القول 

تلك العلاقة موازنة   في  إلى الوجه.  يُنظر  في الجوار حيث  الكامن  للتفاوت  الثالث تصحيح مستمر  "العلاقة مع الطرف 

يتي الإ وتفكير وموضعة حيث تتم خيانة علاقتي الفوضوية مع 
 
" ]المفارقة[. ومع تلك الخيانة إلا أن هناك علاقة  illeity" ل

وحده فإنني كذات لا يمكن مقارنتها بالآخر إلا أن الآخر يتواصل معي كآخر أي    بفضل الله جديدة مع المفارقة: ذلك أنه  

 . تمت إضافة التشديد( 158:  ما سوى الوجود "من أجل ذاتي". ) 

ند ليفيناس محل "بالنسبة لنا" عند هيجل؟ اختلف الباحثون في تفسير عبارة "بفضل  وبالتالي هل تحل  "بفضل الله" ع

ر فرانك     Franckالله" عند ليفيناس. كان ليفيناس في استخدامه اللاحق لهذا التعبير يضعه بين علامتي تنصيص. ويفس 

ر الجديد لـ   يتيالتصو 
 
يتي" illeityي تقديري من قبل الآخر. إنه ]"" باعتباره إظهار لدافع الجوار والكرامة فilleity" الإل

 
[  الإل

" أو في أثر الوجه الذي ينوي ويحددني ولكنه لا يتوجه لعالم آخر حيث تنتصر الفينومينولوجيا    Thouالكامن في أثر "الأنت  

فرانك الأنطولوجيا".)  يتجاوز  الذي  المطلق  للآخر  اللاتناهي  "إنها  ليفيناس  يقول  كما  ولكن  ، 10٩:  2008  والأنطولوجيا 

 ترجمة الكاتبة(.  



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   81  

يتيلذا فإن  
 
ز  illeity" الإل " تشير إلى مصدر أو مكان غير محدد، إلى الكرامة المحضة للآخر الذي يواجهني أو إلى الآخر المحف 

ع أحيانا   يتيلقولي. لكن وبغض النظر عن كل هذا فإن ليفيناس يوس 
 
  " لتشمل إمكانية استقبالي للعدالة منilleity" الإل

ه لي الآخرون كآخر" ) (. ولكن حتى وإن كانت هذه  158:  الوجود ماسوى قبل الآخرين. يكتب ليفيناس "الشكر لله ... أن يتوج 

( وهي الأطروحة القريبة من  162:  ما سوى الوجودالعدالة عدالة كونية "بفضل الله" إلا أن الله ليس جزءا من الوجود )

ون ومقاربته النهائية لله عبر الفعل الإنساني. يدرك ليفيناس تماما المعضلة التي  الثيولوجيا السلبية وكذلك إلى ابن ميم 

يتي يدخلها إلى  
 
( التي اقترحها ابن ميمون في نهاية  praxis" وهو يعلم تماما العودة اللاهوتية للقاء الفكر بالعمل )illeity" الإل

دة التي يطيقها الإنسان عن الله هي معرفة خصال العمل"  حيث يقول "إن المعرفة الإيجابية الوحي   دلالة الحائرين كتابه  

ر ليفيناس عن ذلك بقوله "أن تعرف الله يعني أن تعرف مالذي يجب فعله" )113:  2010)فاجنبلات   الحرية  (. وكما عب 

د أفكارا توجيهية. لذا فإن الكر 17:  الصعبة ة في  (. لذا فمعرفة الله لا تعني أن تعرف موجودا ما ولا حتى أن تشي  امة والقو 

" تتشارك في أمر مهم مع ما يمكن أن نسميه بالمشر ع الإلهي فينا من خلال المسؤولية تجاه الآخر أو من خلال  illeity" الإليتي

ي عن طريق القول أو كانت من قبل الآخرين على شكل   العدالة. كلمة أخرى لهذا المعنى هي "القداسة" سواء كانت قادمة من 

 عدالة تجاهي.  

وهنا تكمن نقطة البداية لقراءة من أجل بناء جسر بين كتابات ليفيناس الفلسفية والدينية وخصوصا التلمودية. وكما  

ر عنها بنفسه في مقالته "اللاتناهي" ) (: "هناك توجه كامل في الفلسفة المعاصرة ينطلق من فكرة  76-53:  الآخرية والمفارقةعب 

إلى علاقا البينذاتي  إمكانية رد  أو للمعرفة، وهو متأسس على تقليد ديني متعلق بفكرة  عدم  أو للموضعة  ت موضوعية 

ر عن نفسه بشكل واعي ومحكم بطريقة إلحادية" ) ، تمت إضافة التشديد(.  76:  الآخرية والمفارقةاللاتناهي، حتى وإن عب 

البينذاتي العلاقات  بين  التوتر  أو دينا فإن  إلحاديا  لها  أنه سواء تطرقنا  يعني  ثالث  هذا  ة والموضوعية يعني وجود طرف 

وبالتالي علاقات اجتماعية لا يمكن فصلها عن العدالة والسياسة. ولكنه من غير الواضح أن ليفيناس قد قرر هل السياسة  

ر ليفيناس في مقالته "السلام والجوار" )  إيمانويل ليفيناس:  تعني الحرب فوق كل ش يء آخر أو أنها وسيلة لدولة السلام. يعب 

ل بشكل مفاجئ فكرة السياسة القادرة على الكشف عن آثار المسؤولية  16٩-161:  تابات فلسفية أوليةك ( عن موقف يفض 

في سياستها، متى ما كانت تلك الدولة دولة ليبرالية. ولعله من المهم أن نعرف هل تتحرك سياسة الدولة العادلة والمساواتية  

الكل أو أنها تتحرك من المسؤولية غير القابلة للاختزال بين الإنسان والإنسان.  التي حققتها أوربا من حالة حرب الكل ضد  

 ، ترجمة الكاتبة(  364، 1٩84)في رونالد 

صحيح أن فكرة السياسة العادلة أخذت معانٍ مختلفة بناء على شكل الدولة سواء كانت شمولية أو سلطوية أو ليبرالية.  

ع في  وبناء على استحضاره للوجود المتعدد وا ( فإن أطروحة  306،  80،  1٩:الشمولية واللاتناهي) الشمولية واللاتناهيلمتنو 

ليفيناس القائلة بأن العدالة يمكن معرفتها من خلال أثر المسؤولية تتسق بشكل أكبر مع النظريات الليبرالية عن العدالة  

رين الأنجلو
 
ادة يؤكدون على أن الأفراد يعيشون في صلات أمريكيين حول العدالة والسي-والسيادة. وكما نعلم فإن المنظ

اجتماعية متعددة وهذا ما يعني مجموعة من المسؤوليات تجاه تلك الصلات. الوجود السياس ي الاجتماعي التعددي يقلل  

ة لا  من التركيز على السيادة باعتباره متمركزة في الدولة وحدها. وأيا كان، فإن فكرة ليفيناس عن أثر المسؤولية في العدال

التعبير عن   أنهم مستثمرين أخلاقيا من المسؤولية بحيث يمكن  أنا، يمكن القول  ر كيف أن الآخرين، وليس فقط  تفس 

التلقي الذاتي للعدالة من قبلهم بـ "فضل الله". كذلك فإن الصحيح عن الأنظمة الأخلاقية قد يكون صحيحا كذلك عن  

عد مقارنته الشاملة بين فلسفة ليفيناس والنظريات الأخلاقية المعاصرة  الأنظمة السياسية. لذا نجد أن مورجان يعترف ب



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   82  

ل نظاما أخلاقيا محدداقائلا " ، مثلا، شكلا ما من الأخلاق الكانطية أو الذرائعية ما دامت  لا أعتقد أن ليفيناس سيفض 

 ، تمت إضافة التشديد(456: 2007" )نظاما

ظام سياس ي كذلك باعتبار أن السياسة تسعي بطبيعتها لتشكيل أنظمة  هذا الأمر قد يكون صحيحا كذلك بالنسبة لأي ن

 (. 305-2٩2، 21، 15: الشمولية واللاتناهيأو تسعى للشمولية بتعبير ليفيناس الخاص )

سبق أن شاهدنا أعلاه في هذه المادة اعتراض روز الذي ينتمي للهيجلية الجديدة القائل بأن الأخلاق الليفيناسية تفتقد  

  Salanskisأعلاه(. وقد كان سالانسكيس    4.  3.  2افية ليكون لها تطبيقات حقيقية في مجال السياسة )القسم  وسائط ك 

بأنها تقدم "أفقا مثاليا قد يثير اهتمام الإنسانية جمعاء"  اقترح مؤخرا "وسيطا" مفاجئا من اليهودية ذاتها محاججا  قد 

عملي وفكري )مختبر( لحياة شعب من شعوب") سالانسكيس    باعتبار أنها تربط هذا الأفق بشكل قصص ي "مع اختبار 

(. تقترح هذه الدعوى أن هناك مشروع سياس ي بدائي في اليهودية الإنجيلية والتلمودية وإن كان  68، الملاحظة  12٩:  2016

لمودية  سالانسكيس يترك مستقبل هذا المختبر بدون استقصاء إضافي. أما بالنسبة للتطبيقات السياسية للتعددية الت

لأصوات الحاخامات والتي هي جزء من مختبر سالانسكيس، فإن ليفيناس يقوم أحيانا بالتركيز على أهمية الفكر اليهودي  

:  الحرية الصعبةالذي دخل في "التاريخ الكوني" حتى حينما كان يعزز المسؤولية تجاه الآخرين وأخلاق الانتظار للمسيح" )

( يشرعن لإنشاء دولة 1٩62يناس في قراءته التلمودية المعنونة بـ"نصوص مسيحية" )(. على سبيل المثال نجد أن ليف٩6

يهودية على أساس إمكانية حماية الصبر المسيحي وكذلك التربية التلمودية للمسؤولية بغض النظر عن العنف الكامن في  

 265ـ256:  2016جان  كون إسرائيل ستكون دولة ضمن دول أخرى ضمن تاريخ كوني  وعلماني )انظر كذلك مور 
 
، تعليقا

 (.  2015على كاڤكا 

دعونا نركز ولو لبرهة بشكل أكثر مباشرة على سؤال العدالة في الفكر اليهودي. وبقدر ما نستطيع الحديث عن إرث فلسفي  

ل لب مقاربته للرسالة  واحديهودي  
 
ة، تحديدا الإرث الحديث، فإن سؤال العدالة يشك . ولهذا السبب سيكون له بعد  النبوي 

الحد الأدنى للسياسات   )في  أنه للجواب على سؤال السياسة  يبدو  الأقل بعد اجتماعي وجودي. وبالتالي  أو على  سياس ي 

ا تركيز الاهتمام باتجاه    الدولة( والملزمة أن تولد من الأخلاق الليفيناسية فإن ب من 
 
  الأنثروبولوجيا الفلسفية ذلك سيتطل

أو لمعنى أن تكون إنسانا. عادت سارة هامرشلاج     Sarah Hammerschlagعنده وتحديدا لتصوره عن الشرط الإنساني 

ذل في  اليهودية كما عاشها  الحرب عن  في زمن  راته   دون تبص 
 
المعتقل حيث في  ليفيناس  الحين. "يمكن  مؤخرا لمذكرات  ك 

مقارنة اليهودية بقطعة صغيرة من اللحم، يستطيع الواحد منا أن يعيش بدونها ولكن حين لا يملك أحدنا هذا المصدر من  

 ، ترجمة الكاتبة( Œuvres I :172المعاناة فإن حياتي ستفتقد اتقادها أو ستعود للخلف لسن  القصور". )

ر للأنثروبولوجيا اليهودية لا   يستجيب لجماعة محددة من اليهود بقدر ما يستجيب للشرط الإنساني حين نفهمه  هذا التصو 

على أنه شرط استقبلناه بسلبية وبدون اختيار. وقد أصر كل من هامرشلاج وفاجنبلات على أن هذا الانكشاف الإنساني  

(. لهذا السبب كذلك  41٩-38٩:  2010متسق مع أنطولوجيا تعددية يمكن لنا مقاربتها باعتبارها فئة وجودية )هامرشلاج  

ننتبه   لم  إذا  الفئة يمكن أن تفاجئنا  بأنها دين. لكن هذه  للوجود" بدلا من وصفها  بأنها "فهم  اليهودية  ليفيناس  وصف 

سة وكذلك   ِ
لحقيقة أنها جزء أساس ي من وجودنا يأتي من الخارج أي من خلال استبطاننا لحياة مجتمعنا ونصوصه المؤس 

 جتماعية والسياسية )معادية للسامية، العنصرية، التحيز الجنس ي(.  من خلال سماتنا الا 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   83  

حين نقارب الفئة الوجودية التي أسميناها اليهودية على أنها سلبية لا نختارها فإن سؤالا يبرز عن مواقف العزو السلبية  

مرادفات "للإنسانية" منذ    الأخرى وعن تطبيقاتها حول سؤال معنى أن تكون إنسانا. وإذا كانت السياسة والطرف الثالث 

، فإننا يجب أن نختم بأن السياسة أصبحت بالنسبة له أكثر من الصراع الذي وصفه في مقدمة  ما سوى الوجودكتاب  

ع الإنساني وكذلك  25-21:  الشمولية واللاتناهي) الشمولية واللاتناهيكتابه   (. الآن على السياسة أن تتعامل بجدية مع التنو 

لسلبي بما فيها العنصرية. يتضمن هذا فكرة أن الفرد أحيانا يملك خيارا في أفعاله متعلقة بكون السياسة  مع حالة العزو ا

بالفعل حرب الكل ضد الكل أو أنها المجال الذي يمكن فيه المطالبة بآثار العدالة تجاه الآخر. أيا كان ذلك فإن عدد من  

بالنسبة لليفيناس تشبه بشكل أساس ي الفكرة العقلانية عند هوسرل عن  المعلقين قد أثاروا قلقا متعلقا بكون "الإنسانية"  

)هوسرل   في  275:  1٩70]  1٩54الإنسانية  مقتبسة   ،]McGettigan  2006  :16  إنسانية الإنسانية    أوربا (. ستكون هذه 

من مجتمعاتهم    وتحت ذلك يتدفق الصوت المزدوج لأثينا والقدس. صحيح أن أنبياء الإنجيل طالبوا بالعدالة )والتوبة(

 صعبة المراس. ولكن العدالة السياسية تتطلب مجالا عاما يؤدي فيه الكلام العام إلى سياقات فكرية. 

م   هذا الانشغال المضاعف بالعدالة كاستقامة وبالعدالة كفضيلة مدنية يبدو وكأنه يقترح أن أثينا مع القدس يمكن أن تقد 

مم  باعتبارها  لسياسة  متكاملة  مقاربة  ة  لها  الكوني  هذه  ودرابنسكي  موتن  فرد  من  كل  سائل  أن  سبق  وقد  ومثال.  ارسة 

اليهودي" من أجل التركيز على التنوع الأصلي في الظروف الإنسانية    -(، كما سائلا فئة "الوجود1٩6-165:  2011)درابنسكي  

ة يمكن ملاحظتها ب ه موتن إلى أن السلبي  سهولة في علاقتنا مع الأشياء مقارنة  بما فيها العرق والإثنية والجنس. كذلك ينب 

مان غالبا على أنهما "كل العالم" يصبحان بالتالي تأملا غائيا   بالأشخاص. ولذا يضيف بأن الإنجيل واليونان واللذان يُقَد 

ر عن ضيق أوربي لم يعترف به بعد في حين يبقى غير الأوربي في موقع الش يء الخالص )موتن  تن (. يعزو مو 11، ٩: 2018يعب 

العالم في القصدية الفينومينولوجية والتي تحمل بعض النقاط العمياء الموجودة في المشروع  - هذا الأمر للمفارقة باتجاه

الاستعماري كما يناقش كذلك سلبية التشيؤ في الوجود في الجهة المستقبلة من العنصريات المتعددة بما فيها عنصرية  

ا القلق بجدية فإن السلبية باعتبارها شكل من أشكال الوجود الإنساني تضغط ليفيناس "غير المقصودة". وإذا أخذنا هذ

ة المرتبطة بالمواقف وفكرة  ضدا لعزوها فقط لليهود. في المقابل فإن هذا الأمر يثير سؤالا فلسفيا أنثروبولوجيا حول السلبي 

الاعتراف ب يتم  لم  التي  العوالم  تلك  التي تقطن  "الوجودات"  الأوروبية )موتن  الإنسانية وتلك  التقاليد  وجودها من قبل 

(. وإن كان هذا يعتبر نقدا لليفيناس إلا أن موتن يدعونا كذلك لتوسيع المشروع الأنثروبولوجي للوجود اليهودي 17:  2018

 وأن نسأل أنفسنا أي نوع من السياسة يمكن أن تنتج عن مثل تلك التوسعة.  

ر بين الأخلاق والعدالة مقالات ومقابلات بعد ما سوى الوجود  5. 2
ّ
 : التوت

كتاب   بعد  أعماله  في  ليفيناس  الوجودعاد  الأعمال    ما سوى  تلك  تشمل  الأساسية.  أفكاره  والمفهومية  لمراجعة  المفارقة 

( والتي كانت جميعها مجموعة مقالات  1٩٩5)  الآخرية والمفارقة( وكذلك  1٩٩1)  فيما بيننا( و 1٩88)  في زمن الأمم( و 1٩84)

الله الذي يحضر في   عن. ولكن أول تلك المجموعات ظهورا كان الكتاب المعنون بـ  1٩8٩إلى    1٩51من فترات مختلفة من  

(، والتي كانت  78-55:  الله الذي يحضر في الذهن؛  1٩75والذي احتوى على المقالة المهمة "الله والفلسفة" )   1٩82  الذهن

واجهة نقدية مع الإله عند ديكارت ومالبرانش ومناظرة غير مباشرة مع هايدجر. تبع هذه المقالة نص  لحوار مع أساتذة  م

( ناقش فيه ليفيناس مشاكل اجتماعية قل  ما  ٩٩-7٩:  الله الذي يحضر في الذهنامتد لساعتين )  Leydenفي جامعة ليدن  

لتل الزمني  المدى  عن  النظر  وبغض  لها.  مع  يتعر ض  الأوضح  التعاطي  غير  محدودة  تطورات  نجد  أننا  إلا  الإصدارات  ك 

(، وكذلك الحيوية اللفظية للوجود 1٩-17،  13-10: الأقسام  الله الذي يحضر في الذهنالغموض المتجذر في الدال  "الله" )



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   84  

- 43:  يحضر في الذهن  الله الذي   ) essanceعند هايدجر( والذي أصبح يسمى في القاموس الليفيناس ي    Wesen)في مقابل  

51 .) 

إلا أن فرانك قد تحر ى عن وجود اختلاف عميق في تلك التطورات الجديدة. ففي قراءة عالية المستوى للمقالات والمقابلات  

)فكرة   العدالة  عن  السابقتين  الفكرتين  بين  التوتر  أن  فرانك  لاحظ  الوجود،  سوى  ما  تلت  ( 1٩74وفكرة    1٩61التي 

أنه تبدو على  الإبقاء على  أصبحت  في  المتأخر  ليفيناس  اختيار  إلى  الاتساق هذا  يعود عدم  ابيستمولوجي.  اتساق  ا عدم 

بسبب الموازاة بين العدالة    1٩74المساحة بين العدالة والحياة الاجتماعية المباشرة. وقد واجه ليفيناس صعوبة مهمة بعد  

( حيث يُحيل "الطرف الثالث" مباشرة لميل  1٩61ن البداية )والمفارقة. هذا يعني أنه إما أن تنتمي العدالة للمسؤولية م

والمفارقة   المسؤولية  أن  أو  فيه  ة  حسي  فجوات  أي  بين  للربط  القصدي  تأملهما    تتطلبان الوعي  أجل  من  العدالة  أولا 

تس  لا  بحيث  مشتركة  أصول  والمسؤولية  العدالة  أن  فإما  لـفرانك  بالنسبة  أخرى  بعبارة  خلالهما.  من  تطيع  والتواصل 

س وتصورات لغوية. في  تفترض المسؤولية أن تبقي أثرا في العدالة والوجود أو أن المسؤولية ذاتها   وجود العدالة وعالم مؤسَّ

(. الشمولية واللاتناهيالحالة الأولى، أي الموازاة بين المسؤولية والعدالة، فإن الطرف الثالث سيدل  فقط على الوعي اليومي )

يتيية فإن العدالة ستنجذب باتجاه  أما في الحالة الثان
 
ما سوى الوجود وما  ” في الإله الغائب )He-ness” والهو “illeity“ الإل

بالاعتبار حياتنا   أخذنا  إذا  الثالث متزامن بشكل كبير مع الآخر  المعيش فإن الطرف  الزمان  ة أخرى وفي حالة  مر  بعده(. 

توظيف فينومينولوجي يجب أن    أي شكل واضح في مجتمع وبالتالي فإن  وسياقنا الاجتماعي. وكما يشرح فرانك فإننا نعيش ب

بقي الطرف الثالث  
ُ
ل والذي هو كذلك المجال الذي يدعى بالطرف الثالث. ولكن في الحالة الثانية حين ن يتحرك ضمن التأم 

“ يتي 
 
الإل لماذا يعاملني الآخر بعدالة لا يمكن الإجابة عilleityقريبا من  ثيولوجية    إلا ليه  ” فإن السؤال عن  بطريقة شبه 

الكامن في  إلى اللغز  السياق الاجتماعي  ل اهتمامنا من العدالة في  الثاني يحو  باعتباره "فضل من الله". ولكن هذا الخيار 

حقيقة أنني أستقبل العدالة من الآخرين بفضل اهتمامهم بي وهو أمر قريب من المعجزة. ولكن هل يعني ذلك أن العدالة  

يتي “ للجميع ي
 
ى إل أن تلك    Franck”؟ يكشف  illeityجب أن تحيل على سياقاتنا الاجتماعية والقانونية أو إلى مطلق يسم 

الفكرتين معا، فإن   المتأخر الإبقاء على  ليفيناس  أراد  إذا  المتأخرة. وبالفعل فإنه  الأعمال  في  الصعوبة تظهر بشكل خام 

(. وإذا كان الأمر  Franck  2008  :23٩العدالة الإلهية أو سياسة لاهوتية )  العدالة ستكون اجتماعية وبشكل ما إلهية وكأنها 

ر في الثيولوجيا.  
 
 الأخير هو الصحيح فإن تأويلية ليفيناس عن أخلاق "سوى الوجود" تحيل فقط على تجريد متجذ

قد تنبأ بالنقد البنيوي الذي قدمه فرانك فقد راهن على دعوى مفاجئة متعلقة بالتزامن بين الآخر والطرف    وكأن ليفيناس 

 (. حيث حاجج قائلا:122-103: فيما بيننا) 1٩82الثالث في حوار بعنوان "الفلسفة والعدالة والحب" سنة 

وجار في ذات الوقت. وبالتالي    آخر ث في هذا العالم وهو  " لا أعيش في عالم لا يوجد فيه إلا قادم واحد. هناك دائما طرف ثال 

فمن المهم لي أن أعرف أي من الاثنين يأتي أولا: أليس الواحد هو من يضطهد الاخر؟ هل يجب على الإنسان الذي لا يمكن  

،  104- 103:  فيما بيننا على رعاية قيمة الآخر )   هنا  العدالة بهذا المعنى لها الأولوية مقارنته بأحد، ألا تتم مقارنته بأحد؟  

 تمت إضافة التشديد(.  

هذه الأولوية المفترضة للآخر ستعتمد على مقاربة الذات سواء كانت أخلاقية أو اجتماعية قانونية. تم تعقيد هذه الأولوية  

اشعياء   اقتبس  قد  ليفيناس  أن  بواقعة  و"ذلك    1٩74سنة  1٩:  57أكثر  "الجار"  مفاهيم  ترتيب  مقصود  بشكل  ليقلب 

(. ولكنه يعود بعد إحدى عشرة سنة ليصحح اقتباسه  157:  ما سوى الوجودعيد" ليكتب "السلام للآخر وللآخر البعيد" )الب

 (:  183-167في زمن الأمم: ؛ 1٩85في حوار بعنوان "عن الفلسفة اليهودية" )



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   85  

ج ذلك القريب... ذلك البعيد  "السلام، السلام له ذلك البعيد، وله ذلك القريب، يقوله ذلك الأبدي". ويضيف كذلك " خار 

 يفرض الاعتراف. خارج الآخر هناك يوجد الطرف الثالث.  
 
، وجار كذلك. ولكن أيهم أقرب في الجوار؟ يجب  هو آخر أيضا

 ، تمت إضافة التشديد(.  172:  في زمن الأمم أن تكون هناك معرفة بهذه الأمور!" ) 

ات ليفيناس الأخيرة تشير إلى عدم اتساق ابيستيمولوجي وقد جادل  يبدو أن فرانك هو الناقد الوحيد الذي اعتبر أن تعليق

بأنه إذا كنا قادرين على تحديد إذا كان الطرف الثالث آخرٌ كذلك أو مضطهدٌ للآخرين أو مجرم فإن العدالة يجب أن تسبق  

فه في العدالة، فإن  المسؤولية بدلا من العكس. أي بدلا من أن تكون المسؤولية هي المؤسسة للعدالة بفضل الأثر ا
 
لذي تخل

(. يرتبط اعتراض فرانك تطبيقيا بالعلاقة بين الأخلاق والسياسة  242-240،  2008الأخيرة يجب أن تصبح هي الأولوية )

عند ليفيناس فنحن نعيش في مجتمع إنساني ولا نستطيع الهرب من ذلك. ولكن ألا يعني ذلك أنه من المستحيل أن نبعد  

من السياسة وخارج الأنطولوجيا كذلك كما تشير أعمال ليفيناس الأخيرة؟ هذا يعني أننا لن نستطيع  العدالة بشكل قاطع  

ر عنه وتصفه. وبالتالي فإننا نحتاج كلمات وقصدية  فصل الإخلاص الذي يسميه ليفيناس "القول" عن الكلمات التي تعب 

(. كما أننا كذلك نحتاج الكلمات لتثبيت الأثر  ٩٩: جودما سوى الو لتحويل ما يصفه ليفيناس بما قبل المفهوم إلى مفهوم )

الذي نسميه بالإخلاص أو القول. الكلمات الفاشلة والإخلاص ومعها الجوار ليست سوى تجريدات وبُنى فلسفية. لا مشكلة  

الوعي القصدي    في ذات البنى الفلسفية إذا كانت تلك التصورات فعلا فلسفية. ولكنه من غير المشروع المحاججة بأنها تسبق

 وكذلك التأمل.  

يتي “
 
ألا يجب على الطرف الثالث    ما سوى الوجود” في  illeityالآن، وإذا أخذنا بعين الاعتبار التقارب بين الطرف الثالث والإل

وجود  والذي لا يزال يحيل على ال  الشمولية واللاتناهيأن يقبل فهمين مختلفين لا يمكن الجمع بينهما؟ الحس  الأول في كتاب  

والذي يسمى كذلك "الله".   Ilللغياب الجذري لـ    ما سوى الوجودالاجتماعي واعتدال المسؤولية بينما يحيلنا الفهم الثاني في  

لية بالنسبة للأخلاق الوجودية عند ليفيناس أو أنها ثانوية ويمكن   هذا الأمر له نتائج متعلقة بالعدالة تحديدا إذا ما كانت أو 

المس من  عن  استنباطها  مسؤولا  القاض ي  يجعل  كذلك،  الإنساني  التراث  وبقية  اليهودي،  الإرث  فإن  نعلم  وكما  ؤولية. 

القرارات العادلة وهذا المتخصص في القانون عضو في المجتمع وعليه كذلك الالتزام بالقانون الذي يقض ي به. الأمر ليس  

فسة بين المسؤولية والعدالة. ولتفسير موقفه يعود بهذه السذاجة فالموقف الثنائي للقاض ي يض يء على الأولويات المتنا

يتي  82ليفيناس إلى ترنيمة  
 
: "يقف الله في الاجتماع الإلهي بين الكائنات الإلهية وينطق بالأحكام". بعبارة أخرى إذا كان الإل

“illeityلآخرون أو المجتمع( يمكن  ” يحيل فقط على المطلق المفارق أي "الله في الاجتماع الإلهي"، فإن الطرف الثالث )أي ا

 رفعه فوق الممارسة الاجتماعية اليومية ويمد  العدالة بأمر من نوع الفكرة التنظيمية القادرة على الاحتفاظ بآثار المفارقة.  

  Carl Schmittلا تبدو مفاجئة كما قد نفترض. يشير فاقينبلات مرددا صدى أطروحة    82إلا أن إحالة ليفيناس على ترنيمة  

ولوجيا السياسية" إلى: أولا أن كل التصورات الرئيسية في الدولة الحديثة هي تصورات دينية تمت علمنتها. ولكن، ثانيا،  "الثي

ق تصورات أخلاقية علمانية" )فاقينبلات   أن عملية العلمنة تلك لا تقف عند نظرية الدولة "فهناك ظاهرة مشابهة تطب 

2010 :xiإن "الله" هو الاسم الضروري للمطلق الذي لا يمكن الاستغناء عنه للعدالة  ، تمت إضافة التشديد(. باختصار ف

المستمرة. بالتأكيد وكما في تصور فرانك، فإن الإحالة لـ"الله" الحاكم تعتبر مشكلة أقل للعلمنة مقارنة بكونها مشكلة للسبب  

سيبقى صحيحا سواء كانت تلك الأولوية أولوية    المسؤولية على العدالة. وهذا   لأولويةأن تحاجج    المستحيلالكامن في أنه من  

ر. نجد في "الفلسفة والعدالة والحب" أن    أوأنطولوجية  
 
عملية. ولكن فرانك فشل في تقدير أن ليفيناس مدرك لهذا التوت

"الله"  ليفيناس يرسم تصويرا معقدا للطرف الثالث باعتباره "الله" بناء  على فصل جديد ومهم بين معنى "الله" كإلوهيم و



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   86  

(. نجد في التاريخ الحاخامي أن إلوهيم إله العدل خلق العالم أولا. هذا العالم  108:  فيما بيننا؛    YHWHكتتراجماتون )"يهوه"

إله الرحمة. وبالتالي كانت هناك ضرورة لخلق   YHWHلا يستطيع العيش بالاعتماد على نفسه ولا بد له من دعم من يهوه  

 من مجرد المعاملة المتساوية.   أكثر ثاني حيث تعني العدالة 

والرحمة فإن ليفيناس يحاجج بأن هناك نموذجين    YHWHبناء على الارتباط الأسطوري بين إلوهيم والعدالة وبين يهوه  

يتي “
 
”: العدالة أو المساواة والرحمة أو التعاطف. وبالتالي فإن أولوية إله على الآخر تعتمد على المنظور  illeityمحتملين للإل

تنبثق  ا الأخلاقية  الأولوية  فإن  فاقينبلات  لـ  بالنسبة  أما  للأخلاق.  والتعاطف  للأنطولوجيا  العدالة  ستنتمي  نتبناه:  لذي 

(. ذلك أنه حين نقرأ الرمزية  53-44:  2010باعتبارها إمكانية لخلق وحماية المعني وبالتالي فهي عملية خلق بكل بساطة )

ال فإن  الحاخامي  الإرث  المطالبة  الإنجيلية ضمن  ينجو لأن  لا  )كمساواة ومقارنة(  العدالة  على  الأول  في  الذي خلق  عالم 

المقارنة   العمياء عملية لا تتوقف ولا تقبل معايير خارجية مفارقة تتيح المجال لاعتبارات خارج  بالمساواة ومعها العدالة 

ز العدالة للنضال من أجل فكرة ما إلا المعيار المتعالي الخارجي. لهذا السبب يلاحظ ليفيناس أن كوننا بشر    الثنائية. لا يحف 

يعني أننا نولد في عالم اجتماعي، عالم مليء بالآخرين والأطراف الثالثة. ولكننا نبقى ونتحقق كأفراد من خلال الرحمة. كذلك  

س جنبا إلى جنب  فإن الرحمة تعرض أثر المسؤولية من أجل العدالة. هذا الأمر يبدو واضحا فقط حين نقرأ فلسفة ليفينا

 مع نصوصه التلمودية.  

لهذا السبب ولأسباب أخرى فإن السؤال المهم عن أولوية المسؤولية ضدا للعدالة يجب أن تتم مقاربته على أنه سؤال معقد  

فه ليفيناس على أنه الرغبة في الآخر كما   يعتمد جزئيا على الظروف المعيشية. انطلاقا من المنظور "الميتافيزيقي" الذي يعر 

(. تقترب العدالة من  108-107: فيما بيننا( تأتي المسؤولية والجوار أولا )3٩الشمولية واللاتناهي: ) الشمولية واللاتناهيفي 

والعيش الممارسة  منظور  تسبقها بحسب  وأحيانا  بينسوزان  -في-الأخلاق  ل جيرارد  تأم  هذا    Gérard Bensussanالمجتمع. 

ل فيه اليهودية الآخرية. على سبيل المثال حين    السؤال في ضوء التقليد المسيحي
 
ي والسلوكي والذي تمث الغربي سواء النص  

رها بطقوسية: "أغراب كنا وبالتالي أغراب  
 
" حتى  نحنتعاد قصة الهروب من العبودية في مصر في عيد الفصح فإنه يتم تذك

لإيضاح للعلاقة بين المنظورين: العدالة والرحمة  (. سيتطلب البحث الأعمق فلسفيا المزيد من ا78: 2008الآن )بينسوزان 

 وهنا تحديدا نلاحظ كيف تثري أطروحات ليفيناس اليهودية محاججاته الفلسفية.  

 . ملاحظات ختامية 3

جادل بعضهم  الشمولية واللاتناهي وما سوى الوجود.  اختلف المعلقون حول الأهمية المقارنة لأعمال ليفيناس الرئيسية،  

 لوجه والإصرار على أثر عاطفي يعرقل  أننا نرى في  
 
هذه الأعمال وجهان لعملة واحدة وهما المسؤولية في خبرة اللقاء وجها

ما سوى  (. كما جادل معلقون آخرون أن كتاب  Peperzak  1٩٩3  :7تدفق الزمن كما يُفهم في الفينومينولوجيا الكلاسيكية ) 

دينة لاستقصاء هايدجر  يعتبر أعظم ما أبدع ليفيناس  الوجود
َ
، واعتبروه دراسة للشروط البينذاتية المسبقة للغة، والم

توضيحات في شعر  الشعري، وإن كانت تتباعد عنه )رؤية هايدجر أن الإنسان يقطن والوجود يُؤنس؛ في كتاب    للوغوس

أطروحة عن الضيافة" )انظر قسم  بكونه "الشمولية واللاتناهي  (. كما رأينا، وصف دريدا كتاب  64-5٩لهايدجر:  هولدرلين  

 أكبر للـما سوى الوجود،  أعلاه( وبالمقارنة بكتاب  1.  4.  2
 
ما سوى  مع أن  لشمولية واللاتناهي  فقد كر س دريدا بالمجمل انتباها

، استجابة لنقد دريدا في "العنف والميتافيريقا" )دريدا  الوجود  
 
ن  [(. لم ينكر معظم المعلقو 1٩78]  1٩64كان، ولو جزئيا

( التحليلات والصور البلاغية للمفارقة في المحايثة  1والمتمثل في الأفكار المبتكرة الثلاث: ) ما سوى الوجودالتجديد في عمل 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   87  

الوجود،  2)التواتر، والتقارب، والهوس، والاضطهاد، والاستبدال(؛ ) ( تفكيك اللغة باعتبارها موقع تفسير وحديث عن 

( 
 
ى الخروج عن التعليل الفلسفي والدخول الى اسلوب أدائي والذي "يقول" نفسه و"يتراجع  ( "مراهنة" ليفيناس عل 3وأخيرا

 (. 167: ما سوى الوجودعن القول" على حد سواء وبالتناوب )

 بشكل واسع، وهو:  
 
الفلسفي يبقى مستمرا الرغم من هذه الابتكارات، فإن مشروع ليفيناس  التفكير بمعنى  وعلى  إعادة 

يتعلق فيما  للآخر.    الوجود  الأخلاقية  هوسرل  بالمفارقة  منهج  على  وباستمرار  الاطلاع  أعاد  فهو  الغاية،  ولهذه 

ر الاختلاف الانطولوجي عند هايدجر على انه انفصال غير قابل للاختزال بين الموجود والخير   الفينومينولوجي. وأعاد تصو 

 غير مُعلن للحدس ا
 
حدثه. ولقد استعان وبشكل موسع وغالبا

ُ
لعميق وغير الشمولي للحياة الدينية المتواجدة في  الذي ن

م، فإن ليفيناس لم يلتزم بموقف غير Franz Rosenzweigالفكر الجديد فرانز روزينويج  
ُ
. وبسبب معارضته لفكر النُظ

 نقدي لأي فلسفة.

التي تعبر عن عفوية  هناك خيط مشترك بين أعمال ليفيناس الفلسفية وأعماله التلمودية. تعتبر المفارقة إحدى كلماته  

 من كلمات مثل "ها أنا ذا"  
 
ختبر المسؤولية في الحياة المادية ويتم التعبير عنها بطرق مختلفة بدءا

ُ
المسؤولية تجاه الآخر. ت

وانتهاء  باعتذارات ومحاسبة النفس. يجادل ليفيناس بأن هذا هو الحال حتى من قبل أن يُسمع أمر واقعي أو يتم التفكير  

تب فيها" )  به. يُصغي 
ُ
:  تسع قراءات تلموديةهذا الافتراض المفاجئ للمعنى الجدلي "لاستلام" اليهود "للتوراة قبل معرفتهم بما ك

نحن  42-43 الوجود".  وراء  ما  في  "الخير  بأفلاطونية  الاستجابة  هذه  ليفيناس  يسمي  في    نؤدي(.  الأثر  هذا  الخير،  هذا 

الأحداث اليومية، وإن كانت قد لا تبدو نماذج لتصرفات طبيعية أو ذات مصلحة    اللامتناهي، لأن الاستجابة للآخر تتمثل في

أن نكون مسؤولين. تنشأ المسؤولية كما لو كانت منتزعة من قبل اقتراب الآخر، وقبل    لا نختار ذاتية. الأهم من ذلك، نحن  

ه للمقاطع التلمودية، ففي بعض الأحيان،  حتى أن نبدأ بالتفكير بها. وبسبب وجود هذا الموضوع في فلسفته كما في تفسيرات

 من الباحثين في التلمود والفلاسفة. رأى بعض علماء التلمود أن فكر ليفيناس يبدو  
 
ب  تفكير ليفيناس استياء  لدى كلا سب 

المشناة   على  اطلاعه  وبسبب  للألوهية.  مختلس  مفهوم  يقترح  الذي  "اللاتناهي"  مفهوم  بوجود  علماني،  بشكل  إنساني 

 بالتحليلات النصية التقليدية كالتناص والتعالق كما هي  وال
 
جامارا )تلمود(، فإن تفسيرات ليفيناس للتلمود أقل اهماما

التأويلية  الأخلاقي  بالمحتوى   الدائرة  تفسير  يعيد  فكره  فإن  به،  المشككين  الفلاسفة  على   
 
وردا فيه.  الموجودة  للتعاليم 

ميتافيزيق بأسلوب  هايدجر  عند  تأملية  للوقائعية  ماقبل  كقاعدة  للمسؤولية  اللاتأسيس ي  فكره  نهج  فإن  وبالفعل،  ي. 

( البينذاتية  "الذات"  للنقاد  يظهر  لتعهدات  soiللمتجسد،  افتقرت  لو  الديني، حتى  الفينومينولوجيا والفكر  بين  لتقع   )

نة. وكما رأينا في فلسفته اللاحقة، فإن المعنى الميتافيزيقي للمفارق الإله  ي يعبر عن خبرة مشاعرية "لقوة" أو  وثوقية معي 

 و"النور الوهاج" كما عند ديكارت )ديكارت  
 
  1641فيض عاطفي أكبر من قدرة الذات على تحمله. هذه الفكرة تتشابه أيضا

وتفكيره V تأملات[،  1٩11] ناحية  من  والفلسفية  اليهودية  الدينية  التقاليد  بين  التوترات  هذه  خلال  من  ولكن   .)

 ي/الوجودي بالآخر من ناحية أخرى تكمن أصالة فلسفة ليفيناس. الفينومينولوج 

 المراجع 

 الآخرية والمفارقة [ 1٩٩٩] 1٩٩5ليفيناس 

 ما وراء الآية [ 1٩٩4] 1٩82ليفيناس 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   88  

 اكتشاف الوجود مع هوسرل [ 1٩٩8] 1٩4٩ليفيناس 

 الحرية الصعبة[ 1٩٩1] 1٩63ليفيناس 

 اكتشاف الوجود 1٩4٩ليفيناس 

 الوجود والموجودات [ 1٩78] 1٩47ليفيناس 

 الأخلاق واللاتناهي[ 1٩85] 1٩82ليفيناس 

 فيما بيننا  [ 2000] 1٩٩3ليفيناس 

 في زمن الأمم [ 1٩٩4] 1٩88ليفيناس 

 Iالأفكار [ 1٩82] 1٩13هوسرل 

 IIالأفكار [ 1٩8٩] 1٩52هوسرل 

   Œuvres I أ 200٩ليفيناس 

  Œuvres IIب  200٩ليفيناس 

 تسع قراءات تلمودية[ 1٩٩0] 1٩77 ليفيناس

 ماسوى الوجود وماوراء الجوهر [ 1٩78] 1٩74ليفيناس 

 في الهروب[ 2003] 1٩35ليفيناس 

 عن الله الذي يحضر في الذهن [ 1٩٩8] 1٩82ليفيناس 

 [ "تأملات في الفلسفة الهتلرية" 1٩٩0] 1٩34ليفيناس 

 الشمولية واللاتناهي[ 1٩6٩] 1٩61ليفيناس 

 الزمان والآخر [ 1٩87] 1٩47ليفيناس 

 نظرية الحدس في فينومينولوجية هوسرل [ 1٩٩5] 1٩30ليفيناس 

 المفارقة والمفهومية [ 1٩٩6] 1٩84ليفيناس 

 المشاكل الأساسية في الفينومينولوجيا [ 1٩82] 1٩75هايدجر 

 الكينونة والزمان [ 1٩62] 1٩27هايدجر 

 توضيحات في شعر هولدرلين [ 2000] 1٩٩6هايدجر 

 المفاهيم الأساسية للميتافيزيقا[ 1٩٩5] 1٩83دجر هاي



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   89  

 الأنطولوجيا[ 1٩٩٩] 1٩88هايدجر 

 تفسيرات فينومينولوجية لأرسطو [ 2001] 1٩85هوسرل 

 تأملات ديكارتية [ 1٩73] 1٩31هوسرل 

 المشاكل الحدودية في الفينومينولوجيا  2014هوسرل 

 ليفي فينومينولوجيا وعي الزمن الداخ [ 1٩٩1] 1٩66هوسرل 

 1٩28-1٩21في فينومينولوجيا الباطنية: نصوص من التركة. الجزء الثاني  1٩73هوسرل 

 فينومينولوجيا الإدراك [ 2012] 1٩45ميرلو پونتي 

 إيمانويل ليفيناس: كتابات فلسفية أساسية  1٩٩6ليفيناس  

 أعمال ليفيناس التي تم الاقتباس منها

• 1930, “La Théorie de l’intuition dans la Phénoménologie de Husserl”, Doctoral dissertation, published, 1963, Paris: J. 

Vrin. 

• [TOI] The Theory of Intuition in Husserl’s Phenomenology, André Orianne (trans.), Evanston, IL: Northwestern 

University Press, 1975; second edition, 1995. 

• 1934, “Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlérisme”, Esprit, November, 199–208. Reprinted 1997, Miguel 

Abensour (ed.), Paris: Revages. [Levinas 1934 available online] 

• [RPH] “Reflections on the Philosophy of Hitlerism”, Seán Hand (trans.), Critical Inquiry, 1990, 17(1): 63–71. 

doi:10.1086/448574 

• 1935, De l’évasion, Notes by Jacques Rolland, Montpellier: Fata Morgana, 1982. 

• [OE] On Escape / De l’évasion, Bettina Bergo (trans.), Stanford, CA: Stanford University Press, 2003. 

• 1947, De l’existence à l’existant, second edition, Paris: Vrin, 1986. 

• [EE] Existence and Existents, Alphonso Lingis (trans.), The Hague: Martinus Nijhoff, 1978. 

• 1947, “Le temps et l’autre”, in Le choix, le monde, l’existence, Jean Wahl (ed.), Grenoble: Arthaud. Reprinted Montpellier: 

Fata Morgana, 1979. 

• [TO] Time and the Other, Richard A. Cohen (trans.), Pittsburgh: Duquesne University Press, 1987. 

• [EDE] 1949, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Reprinted with new essays. Paris: Vrin, 1982. 

• [DEH] Discovering Existence with Husserl, Richard A. Cohen and Michael B. Smith (trans.), Evanston: Northwestern 

University Press, 1998. 

• 1961, Totalité et Infini: Essais sur l’Extériorité, Phænomenologica 8. The Hague: Martinus Nijhoff. 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k30022w/f33.item


 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   90  

• [TI] Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, Alphonso Lingis (trans.), Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969. 

• 1963, Difficile liberté: Essais sur le judaïsme, Third Edition revised. Paris: Éditions Albin Michel, 1976. 

• [DF] Difficult Freedom: Essays on Judaism, Seán Hand (trans.), London: Athlone, 1991. 

• 1968, Quatre lectures talmudiques, Paris: Les Éditions de Minuit. 

• 1977, Du sacré au saint: cinq nouvelles lectures talmudiques. Paris: Les Éditions de Minuit. 

• [NTR] Nine Talmudic Readings, Annette Aronowicz (trans.), Bloomington: Indiana University Press, 1990. This 

translation regroups readings between 1968 and 1977. 

• 1974, Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, The Hague: Martinus Nijhoff. 

• [OBBE] Otherwise than Being or Beyond Essence, Alphonso Lingis (trans.), (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 

1978). 

• 1982, L’au-delà du verset: lectures et discours talmudiques, Paris: Éditions de Minuit. 

• [BTV] Beyond the Verse: Talmudic Readings and Lectures, Gary D. Mole (trans.), Bloomington: Indiana University Press, 

1994. 

• 1982, De Dieu qui vient à l’idée, Second edition corrected and enlarged. Paris: Vrin, 1986. 

• [OGCM] Of God Who Comes To Mind, Bettina Bergo (trans.), Stanford: Stanford University Press, 1998. 

• 1982, Éthique et infini: Dialogues avec Philippe Nemo, Paris: France Culture Radio broadcast, 1982. Paris: Livre de 

Poche, 1982. 

• [EI] Ethics and Infinity: Conversations with Philippe Nemo, Richard A. Cohen (trans.), Pittsburgh: Duquesne University 

Press, 1985. 

• [TeI] 1984, Transcendance et intelligibilité, Geneva: Éditions Labor et Fides. 

• “Transcendence and Intelligibility”, in col-BPW: 149–160. 

• 1988, À l’heure des nations, Paris: Les Éditions de Minuit. 

• [ITN] In the Time of the Nations, Michael B. Smith (trans.), Bloomington: Indiana University Press, 1994. 

• 1993, Entre Nous: Essais sur le penser-à-l’autre, Paris: Éditions Bernard Grasset, Collection Figures. 

• [EN] Entre Nous: On Thinking-of-the-Other, Barbara Harshav and Michael B. Smith (trans.), New York: Columbia 

University Press, 2000. 

• 1995, Altérité et transcendance, Montpellier: Fata Morgana. 

• [AT] Alterity and Transcendence, Michael B. Smith (trans.), New York: Columbia University Press, 1999. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   91  

• [LO1] 2009a, Œuvres 1: Carnets de Captivité et Autres Écrits, Rodolphe Calin and Catherine Chalier (eds.), Paris: Bernard 

Grasset. 

• [LO2] 2009b, Œuvres 2: Parole et Silence et Autres Conférences Inédites Au Collège Philosophique, Rodolphe Calin 

(ed.), Paris: Bernard Grasset. 

 أعمال فلسفية أخرى لليفيناس

• 1976, Sur Maurice Blanchot, Montpellier: Fata Morgana. Translated in Proper Names, Michael B. Smith (trans.), 

Stanford, CA: Stanford University Press, 1997. 

• 2013, Levinas Œuvres III: Éros, littérature et philosophie, Jean-Luc Nancy et Danielle Cohen-Levinas (eds.), Paris: Grasset. 

Collections of Philosophical Essays and Lectures 

• 1972, Humanisme de l’autre homme, Montpellier: Fata Morgana. 

• 2003, Humanism of the Other, Nidra Poller (trans.), introduction by Richard A. Cohen, Urbana, IL: Illinois University 

Press. 

• 1976, “Jean Wahl sans avoir ni être” in Xavier Tilliette and Paul Ricœur (eds and co-authors), Jean Wahl et Gabriel Marcel, 

Paris: Beauchesne. 

• 1976, Noms propres: Agnon, Buber, Celan, Delhomme, Derrida, Jabès, Kierkegaard, Lacroix, Laporte, Picard, Proust, Van 

Breda, Wahl. Montpellier: Fata Morgana. 

• 1997, Proper Names, Michael B. Smith (trans.), Stanford, CA: Stanford University Press. 

• 1987, Hors sujet, Montpellier: Fata Morgana. 

• 1993, Outside the Subject, Michael B. Smith (trans.), Stanford, CA: Stanford University Press. 

• 1990, De l’oblitération: Entretien avec Françoise Armengaud, Paris: Éditions de la Différence. Republished in 1998. 

• 2019, On Obliteration: An Interview with Françoise Armengaud Concerning the Work of Sacha Sosno, Richard A. Cohen 

(trans.), Zurich: Diaphanes. 

• 1991, La mort et le temps, Jacques Rolland (ed.), Paris: Éditions de l’Herne. Lectures presented 1975–76. 

• 1993, Dieu, la mort et le temps, Jacques Rolland (ed. and notes), Paris: Éditions Bernard Grasset. 

• 2000, God, Death, and Time, Bettina Bergo (trans.), preface by Jacques Rolland, Stanford, CA: Stanford University Press. 

• 1994, Les imprévus de l’histoire, preface by Pierre Hayat, Montpellier: Fata Morgana. 

• 2003, Unforeseen History, Nidra Poller (trans.), introduction by Richard A. Cohen, foreword by Don Ihde, Urbana, IL: 

Illinois University Press. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   92  

• 1994, Liberté et commandement, preface by Pierre Hayat, Montpellier: Fata Morgana. 

• 1998, Éthique comme philosophie première, Jacques Rolland (ed.), Paris: Rivages. 

Other Talmudic Writings and Studies on Judaism by Levinas 

• 1995, Nouvelles lectures talmudiques, Paris: Les Éditions de Minuit. 

• 1999, New Talmudic Readings, Richard A. Cohen (trans.), Pittsburgh, PA: Duquesne Press. 

Other Collections of Works by Levinas in English 

• 1989, The Levinas Reader: Emmanuel Levinas, Seán Hand (ed.), Oxford: Blackwell Publishers. 

• 1987, Collected Philosophical Papers of Emmanuel Levinas, Alphonso Lingis (trans.), (Phænomenologica 100), The 

Hague: Martinus Nijhoff. 

• [col-BPW] 1996, Emmanuel Levinas: Basic Philosophical Writings, Adriaan Peperzak, Simon Critchley, and Robert 

Bernasconi (eds.), Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• 2001, Is it Righteous to Be? Interviews with Emmanuel Levinas, Jill Robbins (ed.), Stanford, CA: Stanford University Press. 

 المراجع الأخرى 

• Burggraeve, Roger, 1990, Emmanuel Levinas: Une bibliographie primaire et secondaire, Leuven: Éditions Peeters. (A 

comprehensive bibliography of works on Levinas from 1929 to 1989 in several languages.) 

• Ciocan, Cristian and Georges Hansel (eds.), 2005, Levinas Concordance, Berlin/Heidelberg: Springer-Verlag. 

doi:10.1007/1-4020-4125-X 

• Nordquist, Joan, 1997, Emmanuel Levinas: A Bibliography, Santa Cruz, CA: Reference and Research Services. 

Articles and Books 

• Aeschlimann, Jean-Christophe, 1989, Répondre d’autrui. Emmanuel Lévinas, Boudry- Neuchâtel: Les Éditions de la 

Baconnière. 

• Ajzenstat, Oona, 2001, Driven back to the Text: the Premodern Sources of Levinas’s Postmodernism, Pittsburgh, PA: 

Duquesne University Press. 

• Alford, C. Fred, 2002, Levinas, the Frankfurt School and Psychoanalysis, Middletown, CT: Wesleyan University Press. 

• Allen, Sarah, 2009, The Philosophical Sense of Transcendence: Levinas and Plato on Loving beyond Being, Pittsburgh, 

PA: Duquesne University Press. 

• Aristotle, Nicomachean Ethics, second revised edition, Terence Irwin (trans.), Indianapolis, IN: Hackett Publishing, 2000. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   93  

• Arnett, Ronald C., 2017, Levinas’s Rhetorical Demand: The Unending Obligation of Communication Ethics, Carbondale, 

IL: Southern Illinois University Press. 

• Atterton, Peter, Matthew Calarco, and Maurice Friedman (eds), 2004, Levinas and Buber: Dialogue and Difference, 

Pittsburgh, PA: Duquesne University Press. 

• Atterton, Peter and Matthew Calarco (eds), 2010, Radicalizing Levinas, Albany, NY: State University of New York Press. 

• Awerkamp, Don, 1977, Emmanuel Levinas: Ethics and Politics, New York: Revisionist Press. 

• Bailhache, Gérard, 1994, Le sujet chez Emmanuel Levinas: fragilité et subjectivité, Paris: Presses de France. 

• Banon, David, 1987, La lecture infinie: Les voies de l’interprétation midrachique (préface d’Emmanuel Levinas), Paris: Le 

Seuil. 

• –––, 2008, Entrelacs: La lettre et le sens dans l’exégèse juive, Paris: Éditions du Cerf. 

• Batnitzky, Leora, 2006, Leo Strauss and Emmanuel Levinas: Philosophy and the Politics of Revelation, Cambridge: 

Cambridge University Press. doi:10.1017/CBO9780511499050 

• Basterra, Gabriela, 2015, The Subject of Freedom: Kant, Levinas, New York: Fordham University Press. 

doi:10.5422/fordham/9780823265145.001.0001 

• Bauman, Zygmunt, 1993, Postmodern Ethics, Oxford: Blackwell Publishers. 

• Benso, Silvia, 2000, The Face of Things: A Different Side of Ethics, Albany, NY: State University of New York Press. 

• Bensussan, Gérard, 2008, Éthique et expérience: Levinas politique, Strasbourg: La Phocide. 

• Bergo, Bettina, 1999, Levinas between Ethics and Politics. For the Beauty that Adorns the Earth, Pittsburgh, PA: 

Duquesne University Press. 

• Bergson, Henri, 1910, Essai sur les données immédiates de la conscience, Paris: Quadrige—Presses universitaires de 

France, 2011. 

• –––, 2013, Time and Free Will: An Essay on the Immediate Data of Consciousness, Oxfordshire: Routledge. 

• –––, 1968, Durée et simultanéité: À propos de la théorie d’Einstein, Paris: Quadrige—Presses universitaires de France, 

2019. 

• –––, 1999, Duration and Simultaneity: Bergson and the Einsteinian Universe, Manchester, UK: Clinamen Press. 

• Bernasconi, Robert, 1982, “Levinas Face to Face—with Hegel”, Journal of the British Society for Phenomenology, 13(3): 

267–276. doi:10.1080/00071773.1982.11007593 

• –––, 1986, “Hegel and Levinas: The Possibility of Reconciliation and Forgiveness”, in Intersoggettività Socialità 

Religione, Marco M. Olivetti and Antonio Rosmini (eds), (Archivio di Filosofia, 54), Padua: CEDAM, 325–346. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   94  

• –––, 1987, “Deconstruction and the Possibility of Ethics”, in Deconstruction and Philosophy, John Sallis (ed.), Chicago: 

University of Chicago Press: 122–139. 

• –––, 1988, “The Silent Anarchic World of the Evil Genius”, in The Collegium Phænomenologicum: The First Ten Years, 

John C. Sallis, Giuseppina Chiara Moneta, and Jacques Taminiaux (eds.), (Phaenomenologica 105), Dordrecht: Kluwer. 

• –––, 2002, “What Is the Question to Which ‘substitution’ Is the Answer?”, in Critchley and Bernasconi 2002: 234–251. 

doi:10.1017/CCOL0521662060.011 

• –––, 1988, “Levinas: Philosophy and Beyond”, in Philosophy and Non-Philosophy Since Merleau-Ponty, Hugh J. 

Silverman (ed.), (Continental Philosophy, 1), New York: Routledge: 232-258. 

• Bernasconi, Robert and David Wood (eds), 1988, The Provocation of Levinas: Rethinking the Other, London: Routledge 

& Kegan Paul. 

• Bernasconi, Robert and Simon Critchley (eds), 1991, Re-Reading Levinas, (Studies in Continental Thought), 

Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Bernet, Rudolf, 2002, “Levinas’s Critique of Husserl”, in Critchley and Bernasconi 2002: 82–99. 

doi:10.1017/CCOL0521662060.004 

• Bloechl, Jeffrey, 2000a, Liturgy of the Neighbor: Emmanuel Levinas and the Religion of Responsibility, Pittsburgh, PA: 

Duquesne University Press. 

• ––– (ed.), 2000b, The Face of the Other and the Trace of God. Essays on the Philosophy of Emmanuel Levinas, New 

York: Fordham University Press. 

• Botwinick, Aryeh, 2014, Emmanuel Levinas and the Limits to Ethics: A Critique and a Re-Appropriation, New York: 

Routledge. 

• Brezis, David, 2012, Levinas et le tournant sacrificiel, Paris: Hermann, 2012. 

• Broch, Hermann, 2008, Théorie de la folie des masses, Pierre Rusch and Didier Renault (trans.), Paris: Éditions de l’Éclat. 

• Burggraeve, Roger, 1985, From Self-Development to Solidarity: An Ethical Reading of Human Desire in its Socio-Political 

Relevance According to Emmanuel Levinas, Leuven: Centre for Metaphysics and Philosophy of God. 

• –––, 1990 [2002], Lévinas over vrede en mensenrechten: met vier essays van Emmanuel Levinas vertaald door 

Gertrude Schellens, Leuven: Acco. Translated as The Wisdom of Love in the Service of Love: Emmanuel Levinas on 

Justice, Peace and Human Rights, Jeffrey Bloechl (trans.), Milwaukee, WI: Marquette University Press. 

• ––– (ed.), 2008, The Awakening to the Other: A Provocative Dialogue with Emmanuel Levinas, Leuven: Peeters. 

• Butler, Judith, 2005, Giving an Account of Oneself, New York: Fordham University Press. 

doi:10.5422/fso/9780823225033.001.0001 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   95  

• Cahiers d’études lévinassiennes, 2002–2018. Arcueil: Institut d’études lévinassiennes. 

• Calin, Rudolphe and François-David Sebbah, 2002, Le vocabulaire de Levinas, Paris: Ellipses. 

• Caputo, John D., 1993, Against Ethics: Contributions to a Poetics of Obligation with Constant Reference to 

Deconstruction, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Caygill, Howard, 2002, Levinas and the Political, New York: Routledge. 

• Cederberg, Carl, 2010, Resaying the Human: Levinas beyond Humanism and Antihumanism, Sodertörn (Sweden): 

Södertörn University. 

• Chalier, Catherine, 1982, Judaïsme et Altérité, Lagrasse: Verdier. 

• –––, 1987, La persévérance du mal, Paris: Le Cerf. 

• –––, 1993, Lévinas: L’utopie de l’humain, Paris: Éditions Albin Michel. 

• –––, 1998 [2002], Pour une morale au-delà du savoir. Kant et Levinas, Paris: Albin Michel. Translated as What Ought I 

to Do? Morality in Kant and Levinas, Jane Marie Todd (trans.), Ithaca, NY: Cornell University Press, 2002. 

• –––, 2002, La trace de l’infini: Emmanuel Levinas et la source hébraïque, Paris: Le Cerf. 

• Chalier, Catherine and Miguel Abensour (eds), 1991, Cahier de L’Herne: Emmanuel Lévinas, Paris: Éditions de l’Herne. 

• Champagne, Roland A., 1998, The Ethics of Reading According to Emmanuel Lévinas, Amsterdam: Rodopi. 

• Chanter, Tina (ed.), 2001a, Feminist Interpretations of Emmanuel Levinas, University Park, PA: Pennsylvania State 

University Press. 

• –––, 2001b, Time, Death and the Feminine: Levinas with Heidegger, Stanford, CA: Stanford University Press. 

• Ciaramelli, Fabio, 1989, Transcendance et éthique: essai sur Lévinas, Brussels: Éditions Ousia. 

• Coe, Cynthia D., 2018, Levinas and the Trauma of Responsibility: The Ethical Significance of Time, Bloomington, IN: 

Indiana University Press. 

• Cohen, Hermann, 1915, Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Giessen: Alfred Töpelmann. 

• Cohen, Richard A. (ed.), 1985, Face to Face with Levinas, Albany, NY: State University of New York Press. 

• –––, 1994, Elevations: The Height of the Good in Rosenzweig and Levinas, Chicago: University of Chicago Press. 

• –––, 2001, Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas, New York: Cambridge University Press. 

doi:10.1017/CBO9780511488238 

• ––– (ed.), 2009, “Levinas-Rosenzweig”, Cahiers d’études lévinassiennes, Vol. 8, Arcueil: Institut d’études 

lévinassiennes. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   96  

• –––, 2017, Out of Control: Confrontations between Spinoza and Levinas, Albany, NY: State University of New York 

Press. 

• Cohen-Levinas, Danielle (ed.), 1998, Emmanuel Levinas (Rue Descartes 19), Paris: Collège International de Philosophie, 

Presses Universitaires de France. 

• ––– (ed.), 2006, Emmanuel Levinas: pour une philosophie de l’hétéronomie, Paris: Bayard. 

• ––– (ed.), 2010, Emmanuel Levinas et le souci de l’art, Paris: Manucius. 

• ––– (ed.), 2011, Lire Totalité et Infini, Études et interprétations, Paris: Hermann. 

• ––– (ed.), 2015, Une percée de l’humain, suivi d’un texte par Emmanuel Levinas “Être juif”, Paris: Payot/Rivages poche. 

• Cohen-Lévinas, Danielle and Marc Crépon (eds.), 2014, Lévinas, Derrida: Lire Ensemble, (Collection “Rue de La 

Sorbonne”), Paris: Hermann. 

• Cohen-Levinas, Danielle and Alexander Schnell (eds.), 2015, Relire “Totalité et infini” d’Emmanuel Levinas, (Problemes 

& controverses), Paris: Librairie Philosophique Vrin. 

• ––– (eds), 2016, Relire Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Paris: Vrin. 

• Cohen-Levinas, Danielle and Shmuel Trigano (eds), 2002, Emmanuel Levinas: philosophie et judaïsme, Paris: In Press 

Éditions. 

• ––– (eds), 2007, Emmanuel Levinas et les théologies, Paris: Éditions In Press. 

• Craig, Megan, 2010, Levinas and James: Toward a Pragmatic Phenomenology, Bloomington, IN: Indiana University 

Press. 

• Critchley, Simon, 1992, The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas, Oxford: Blackwell Publishers. Third Edition 

2014, Edinburgh University Library. 

• –––, 1999a, Ethics Politics Subjectivity: Essays on Derrida, Levinas and Contemporary French Thought, London: Verso. 

• –––, 1999b, “The Original Traumatism: Levinas and Psychoanalysis”, in his Ethics Politics Subjectivity: Essays on 

Derrida, Levinas and Contemporary French Thought, London: Verso, 183–216. 

• –––, 2007, Infinitely Demanding: Ethics of Commitment, Politics of Resistance, London: Verso. 

• –––, 2015, The Problem with Levinas, Alexis Dianda (ed.), Oxford: Oxford University Press. 

doi:10.1093/acprof:oso/9780198738763.001.0001 

• Critchley, Simon and Robert Bernasconi (eds.), 2002, The Cambridge Companion to Levinas, Cambridge: Cambridge 

University Press. doi:10.1017/CCOL0521662060 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   97  

• Crowell, Steven, 2015, “Why Is Ethics First Philosophy? Levinas in Phenomenological Context: Why Is Ethics First 

Philosophy?”, European Journal of Philosophy, 23(3): 564–588. doi:10.1111/j.1468-0378.2012.00550. 

• Davis, Colin, 1997, Levinas: An Introduction, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press. 

• De Bauw, Christine, 1997, L’envers du sujet: Lire autrement Emmanuel Levinas, Paris: Vrin, Éditions Ousia. 

• De Boer, Theodore, 1997, The Rationality of Transcendence: Studies in the Philosophy of Emmanuel Levinas, 

Amsterdam: J. C. Gieben. 

• De Vries, Hent, 1998, “Levinas”, in A Companion to Continental Philosophy, Simon Critchley and William R. Schroeder 

(eds), Oxford: Blackwell: 245–255. 

• –––, 2005, Minimal Theology: Critiques of Secular Reason in Adorno and Levinas, Geoffrey Hale (trans.), Baltimore, 

MD: Johns Hopkins University Press. 

• Derrida, Jacques, 1964 [1978], “Violence et métaphysique: essai sur la pensée d’Emmanuel Levinas”, Revue de 

Métaphysique et de Morale, two parts, 69(3): 322–354 and 69(4): 425–473. Collected in L’écriture et la différence, 

Paris: Éditions du Seuil, 1967. Translated as “Violence and Metaphysics: An Essay on the Thought of Emmanuel Levinas”, 

in Writing and Difference, Alan Bass (trans.), New York: Routledge Press, 1978. 

• –––, 1980 [1991], “En ce moment même dans cet ouvrage me voici”, in Laruelle (ed.) 1980: 21–60. Translated as “At 

This Very Moment in this Work Here I Am”, Ruben Berezdivin (trans.), in Bernasconi and Critchley 1991: 11–49. 

• –––, 1997 [1999], Adieu à Emmanuel Levinas, Paris: Editions Galilée. Translated as Adieu to Emmanuel Levinas, 

Pascale-Anne Brault and Michael Naas (trans.), Stanford, CA: Stanford University Press, 1999. 

• Descartes, René, 1641 [1911], “Meditation V”, translated in The Philosophical Works of Descartes, Elizabeth S. Haldane 

and G.R.T. Ross (trans), Cambridge: Cambridge University Press, 1911: 22–32. 

• Desmond, William, 1994, “Philosophies of Religion: Marcel, Jaspers, Levinas” in Twentieth-Century Continental 

Philosophy, (The Routledge History of Philosophy, 8), Richard Kearney (ed.), London: Routledge, 131–174. 

• Dimitrova, Maria (ed.), 2011, In Levinas’ Trace, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing. 

• Diprose, Rosalyn, 2002, Corporeal Generosity: On Giving with Nietzsche, Merleau-Ponty and Levinas, Albany, NY: State 

University of New York Press. 

• Doyon, Maxime and Timo Breyer (eds), 2015, Normativity in Perception, Hampshire: Palgrave Macmillan. 

doi:10.1057/9781137377920 

• Drabinski, John E., 2001, Sensibility and Singularity: The Problem of Phenomenology in Levinas, Albany, NY: State 

University of New York Press. 

• –––, 2011, Levinas and the Postcolonial: Race, Nation, Other, Edinburgh: Edinburgh University Press. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   98  

• Drabinski, John and Eric Nelson (eds), 2014, Between Levinas and Heidegger, Albany, NY: State University of New York 

Press. 

• Dudiak, Jeffrey, 2001, The Intrigue of Ethics: A Reading of the Idea of Discourse in the Thought of Emmanuel Levinas, 

New York: Fordham University Press. doi:10.5422/fso/9780823220922.001.0001 

• Dupuis, Michel (ed.), 1994, Levinas en contrastes, Brussels: De Boeck. 

• Duncan, Diane Moira, 2001, The Pre-text of Ethics: On Derrida and Levinas, New York: Peter Lang. 

• Eaglestone, Robert, 2000, Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh: Edinburgh University Press, 1997. 

• Edelglass, William and James Hatley (eds), 2012, Facing Nature: Levinas and Environmental Thought, Pittsburgh, PA: 

Duquesne University Press. 

• Eskenazi, Tamara Cohn, Gary A. Phillips, and David Jobling (eds), 2003, Levinas and Biblical Studies, Atlanta, GA: Society 

of Biblical Literature. 

• Eskin, Michael, 2000, Ethics and Dialogue: In the Works of Levinas, Bakhtin, Mandel’shtam, and Celan, New York: 

Oxford University Press. 

• Fagenblat, Michael, 2015, “‘The Passion of Israel’: The True Israel According to Levinas, or Judaism ‘as a Category of 

Being’”, Sophia, 54(3): 297–320. doi:10.1007/s11841-015-0463-3 

• –––, 2010, A Covenant of Creatures: Levinas’s Philosophy of Judaism, Stanford: Stanford University Press. 

• Faulconer, James, 2004, “Emmanuel Lévinas (1906–1995)”, in Twentieth Century European Cultural Theorists, Paul 

Hansom (ed.), (Dictionary of Literary Biography, 296), Detroit, MI: Gale, 285–295. 

• Feron, Étienne, 1990, “Avant-Propos”, Études Phénoménologiques, 6(12): 3–9. doi:10.5840/etudphen19906121 

• –––, 1992, De l’idée de transcendance à la question du langage. L’itinéraire philosophique d’Emmanuel Levinas, 

Grenoble: Éditions Jérôme Millon. 

• Finkielkraut, Alain, 1984, La sagesse de l’amour, Paris: Gallimard. 

• Forthomme, Bernard, 1979, Une philosophie de la transcendance: La métaphysique d’Emmanuel Lévinas, Paris: Vrin. 

• Forthomme, Bernard and Jad Hatem, 1996, Affectivité et altérité selon Levinas et Henry, Paris: Cariscript. 

• Franck, Didier, 1981 [2014], Chair et Corps: Sur la phénoménologie de Husserl, Paris: Les Editions de Minuit. Translated 

as Flesh and Body: On the Phenomenology of Husserl, Joseph Rivera and Scott Davidson (trans.), London: Bloomsbury, 

2014. 

• –––, 2008, L’un pour l’autre: Levinas et la signification, Paris: Presses Universitaires de France. 

• Frogneux, Nathalie and Françoise Mies (eds), 1998, Emmanuel Levinas et l’histoire, Paris: Le Cerf. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   99  

• Fryer, David Ross, 2004, The Intervention of the Other: Ethical Subjectivity in Levinas and Lacan, New York: Other Press. 

• Gantt, Edwin E. and N. Richard Williams (eds), 2002, Psychology for the Other: Levinas, Ethics and the Practice of 

Psychology, Pittsburgh, PA: Duquesne University Press. 

• Gaston, Sean, 2005, Derrida and Disinterest, New York: Continuum. 

• Gauthier, David J., 2016, Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, and the Politics of Dwelling, Lanham, MD: Lexington 

Books (reprint). 

• Gibbs, Robert, 1994, Correlations in Rosenzweig and Levinas, Princeton, NJ: Princeton University Press. 

• –––, 2000, Why Ethics? Signs of Responsibilities, Princeton, NJ: Princeton University Press. 

• Gold, Moshe and Sandor Goodhart (eds), 2018, Of Levinas and Shakespeare: “To See Another Thus”, West Lafayette, IN: 

Purdue University Press. 

• Gordon, Peter Eli, 2003, Rosenzweig and Heidegger: Between Judaism and German Philosophy, Berkeley, CA: University 

of California Press. 

• Greisch, Jean and Jacques Rolland (eds), 1993, Emmanuel Lévinas: L’éthique comme philosophie première. Actes du 

Colloque de Cerisy-la-Salle, 23 août–2 septembre 1986, Paris: Éditions du Cerf. 

• Guenther, Lisa, 2006, The Gift of the Other: Levinas and the Politics of Reproduction, Albany, NY: State University of 

New York Press. 

• Guibal, Francis and Stanislas Breton, 1986, Altérités: Jacques Derrida et Pierre-Jean Labarrière: avec des études de Francis 

Guibal et Stanislas Breton, Paris: Éditions Osiris. 

• Gutting, Gary, 2001, “Fin-de-Siècle Again: ‘Le Temps Retrouvé’?”, in French Philosophy in the Twentieth Century, Gary 

Gutting (ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 353–379. doi:10.1017/CBO9780511806902 

• Haar, Michel, 1991, “L’obsession de l’autre: l’éthique comme traumatisme” in Chalier and Abensour 1991: 525–538. 

• Habib, Stéphane, 2005, Levinas et Rosenzweig: Philosophies de la Révélation, Paris: Presses Universitaires de France. 

• Halpérin, Jean and Nelly Hansson (eds), 1998, Difficile Justice: Dans la trace d’Emmanuel Lévinas. Colloque des 

intellectuels juifs, (Collection Présence du Judaïsme), Paris: Albin Michel. 

• Hammerschlag, Sarah, 2016, Broken Tablets: Levinas, Derrida and the Literary Afterlife of Religion, New York: Columbia 

University Press. 

• –––, 2010, The Figural Jew: Politics and Identity in Post-War French Thought, Chicago: University of Chicago Press. 

• –––, 2012, “‘A Splinter in the Flesh’: Levinas and the Resignification of Jewish Suffering, 1928–1947”, International 

Journal of Philosophical Studies, 20(3): 389–419. doi:10.1080/09672559.2012.699273 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   100  

• Hand, Seán (ed), 1996, Facing the Other: The Ethics of Emmanuel Lévinas, Surrey: Curzon. 

• –––, 2009, Emmanuel Levinas, London: Routledge. 

• Handelman, Susan A., 1991, Fragments of Redemption: Jewish Thought and Literary Theory in Benjamin, Scholem, and 

Levinas, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Harasym, Sarah (ed), 1998, Levinas and Lacan: The Missed Encounter, Albany, NY: State University of New York Press. 

• Hayat, Pierre, 1995, Emmanuel Levinas, éthique et société, Paris: Kimé. 

• –––, 1997, Individualisme éthique et philosophie chez Levinas, Paris: Kimé. 

• Hegel, G.W.F, 1807 [1977], Phänomenologie des Geistes, amberg/Würzburg: Verlag Joseph Anton Goebhardt. 

Translated as Phenomenology of Spirit, A. V. Miller (trans.), Oxford: Oxford University Press. 

• [he-BT] Heidegger, Martin, 1927 [1962], Sein und Zeit, in Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 

8: 1–438. Translated as Being and Time, John Maquarrie and Edward Robinson (trans.), New York: Harper and Row 

Publishers, 1962 (trans. of the 7th ed. of Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer, 1946). 

• –––, 1929 [1997], Kant und das Problem der Metaphysik, fifth edition, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1991, 

Translated as Kant and the Problem of Metaphysics, Richard Taft (trans.), based on the German fifth edition, 

Bloomington, IN: Indiana University Press, 1997. 

• [he-BPP] –––, 1975 [1982], Die Grundprobleme der Phänomenologie, Friedrich-Wilhelm von 

Herrmann, Gesamtausgabe, vol. 24, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1975; originally a lecture course given at 

the University of Marburg, Summer 1927. Translated as The Basic Problems of Phenomenology, Albert Hofstadter 

(trans.), Bloomington, IN: Indiana University Press, 1982. 

• [he-FCM] –––, 1983 [1995], Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-Endlichkeit-Einsamkeit, Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann; originally a lecture course in 1929/30. Translated as The Fundamental Concepts of Metaphysics: 

World, Finitude, Solitude, William McNeill and Nicholas Walker (trans.), Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• [he-PIA] –––, 1985 [2001], Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles: Einführung in die phänomenologische 

Forschung, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; originally lectures at the University of Freiburg, Winter 1921/22. 

Translated as Phenomenological Interpretations of Aristotle: Initiation into Phenomenological Research, Richard 

Rojcewicz (trans.), Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• [he-O] –––, 1988 [1999], Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Käte Bröcker-Oltmanns (ed.), Gesamtausgabe, vol. 

63, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; originally a seminar of the Summer 1923. Ontology: The Hermeneutics of 

Facticity, John Van Buren (trans.), Bloomington, IN: Indiana University Press. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   101  

• [he-EHP] –––, 1996 [2000], Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt am Main: Klostermann; contains six 

essays written between the 1930s and the early 1970s. Translated as Elucidations of Hölderlin’s Poetry, Keith Hoeller 

(trans.), Amherst, NY: Humanity Books, 2000. 

• Hendley, Steven, 2000, From Communicative Action to the Face of the Other: Levinas and Habermas on Language, 

Obligation and Community, Lanham, MD: Lexington Books. 

• Horowitz, Asher and Gad Horowitz (eds), 2006, Difficult Justice: Commentaires on Levinas and Politics, Toronto: 

University of Toronto Press. 

• [Ideas I] Husserl, Edmund, 1913 [1982], Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, Halle: Max Niemeyer. Reprinted in 1950, Walter 

Biemel (ed.), (Husserliana 3), The Hague: Martinus Nijhoff. Translated as Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and 

to a Phenomenological Philosophy—First Book: General Introduction to a Pure Phenomenology, Fred Kersten (trans.), 

(Edmund Husserl: Collected Works 2), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1982. 

• [hu-CM] –––, 1931 [1973], Méditations cartésiennes: Introduction à la phénoménologie, Gabrielle Peiffer and 

Emmanuel Levinas (trans.), Paris: J. Vrin; the German original was first published in 1950. Translated to English 

as Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology, Dorion Cairns (trans.), The Hague: Martinus Nijhoff, 

1973. 

• [Ideas II] –––, 1952 [1989], Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites 

Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Marly Biemel (ed.), (Husserliana 4), The Hague: Martinus 

Nijhoff. Translated as Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy—Second 

Book: Studies in the Phenomenology of Constitution, Richard Rojcewicz and André Schuwer (trans.), (Edmund Husserl: 

Collected Works 3), Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989. 

• –––, 1954 [1970], “Der Wiener Vortrag” in Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie, Walter Biemel (ed.), The Hague: Martinus Nijhoff, 1954 (pp. 314–348); original was an unpublished 

manuscript, 1935. Translated as “The Vienna Lecture”, in The Crisis of European Sciences and Transcendental 

Phenomenology, David Carr (trans.), Evanston, IL: Northwestern University Press (pp. 269–299). 

• [Hua 10] –––, 1966 [1991], Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893–1917), Rudolf Boehm (ed.), 

(Husserliana 10), The Hague: Martinus Nijhoff. Translated as On the Phenomenology of the Consciousness of Internal 

Time (1893–1917), John Barnett Brough (trans.), Dordrecht: Kluwer, 1991. 

• –––, 1973a, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil 1905–1920, (Husserliana 

13). Iso von Kern (ed.), The Hague: Martinus Nijhoff. 

• [Hua 14] –––, 1973b, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil: 1921–1928, 

(Husserliana 14). Iso von Kern (ed.), The Hague: Martinus Nijhoff. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   102  

• –––, 1973c, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 1929–1935, 

(Husserliana 15), Iso von Kern (ed.), The Hague: Martinus Nijhoff. 

• –––, 2001, Analyses concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on Transcendental Logic, Anthony J. Steinbock 

(trans.), Dordrecht: Kluwer; from the lectures between 1920 and 1926. 

• [hu-GDP] –––, 2014, Grenzprobleme des Phänomenologie: Analysen des Unbewusstseins und der Instinkte; 

Metaphysik; Späte Ethik (Texte aus dem Nachlass, 1908–1937), Rochus Sowa and Thomas Vongehr (eds), (Husserliana 

42), Dordrecht: Springer. doi:10.1007/978-94-007-6801-7 

• Hutchens, Benjamin C., 1998, La responsabilité chez Sartre et Levinas, Paris: L’Harmattan. 

• –––, 2004, Levinas: A Guide for the Perplexed, New York: Continuum. 

• Hyde, Michael J., 2001, The Call of Conscience: Heidegger and Levinas. Rhetoric and the Euthanasia Debate, Columbia, 

SC: University of South Carolina Press. 

• Janicaud, Dominique (ed), 1999, La métaphysique d’Emmanuel Levinas, special issue of Noesis (Nice), 3. [Janicaud 

1999 available online] 

• Jospe, Raphael (ed), 1997, Paradigms in Jewish Philosophy, London: Associated University Presses. 

• Kalmanson, Leah, Frank Garrett, and Sarah Mattice (eds), 2013, Levinas and Asian Thought, Pittsburgh, PA: Duquesne 

University Press. 

• Kant, Emmanuel, 1788 [2002], Kritik der praktischen Vernunft, translated as Critique of Practical Reason, Werner Pluhar 

(trans.), Indianapolis, IN: Hackett, Akademie Ausgabe, Vol. 5. 

• Katz, Claire E., 2003, Levinas, Judaism and the Feminine: The Silent Footsteps of Rebecca, Bloomington, IN: Indiana 

University Press. 

• –––, 2012, Levinas and the Crisis of Humanism, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Katz, Claire E. and Lara Trout (eds), 2005, Emmanuel Levinas: Critical Assessments of Leading Philosophers, London and 

New York: Routledge. 

• Kavka, Martin, 2004, Jewish Messianism and the History of Philosophy, New York: Cambridge University Press. 

doi:10.1017/CBO9780511499098 

• –––, 2010, “Screening the Canon: Levinas and Medieval Jewish Philosophy”, in New Directions in Jewish Philosophy, 

Aaron W. Hughes and Elliott R. Wolfson (eds), Bloomington, IN: Indiana University Press, 19–51. 

• –––, 2015, “Reading Messianically with Gershom Scholem”, in Rethinking the Messianic Idea in Judaism, Michael 

Morgan and Steven Weitzman (eds), Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Kayser, Paulette, 2000, Emmanuel Levinas: la trace du féminin, Paris: Presses Universitaires de France. 

https://journals.openedition.org/noesis/39
https://journals.openedition.org/noesis/39


 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   103  

• Kearney, Richard, 1984, Dialogues with Contemporary Continental Philosophers: The Phenomenological Heritage 

(Paul Ricœur, Emmanuel Levinas, Herbert Marcuse, Stanislas Breton, Jacques Derrida), New York: Manchester 

University Press. 

• –––, 1989, Dialogues with Contemporary Continental Thinkers: The Phenomenological Heritage. Paul Ricœur, 

Emmanuel Levinas, Herbert Marcuse, Stanislas Breton, Jacques Derrida, Manchester, UK: Manchester University Press. 

• Keenan, Dennis King, 1994, Death and Responsibility: The “Work” of Levinas, Albany, NY: State University of New York 

Press. 

• Kenaan, Hagi, 2012, Visages: Une autre éthique du regard après Levinas, Colette Salem (trans.), Paris: Editions de l’Éclat. 

Translated from the Hebrew edition, Tel Aviv: Hakibbutz Hameuchad Publishing House, 2008. 

• Kosky, Jeffrey L., 2001, Levinas and the Philosophy of Religion, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Krewani, Wolfgang N., 1992, Emmanuel Levinas. Denker des Anderen, Freiburg: Karl Alber Verlag. 

• Kunz, George, 1998, The Paradox of Power and Weakness: Levinas and an Alternative Paradigm for Psychology, Albany, 

NY: State University of New York Press. 

• Large, William, 2015, Levinas’s Totality and Infinity: A Reader’s Guide, New York: Bloomsbury. 

• Laruelle, François (ed.), 1980, Textes pour Emmanuel Lévinas, Paris: Éditions Jean-Michel Place. 

• –––, 1986, Les philosophies de la différence: Introduction critique, Paris: Presses Universitaires de France. 

• Lazaroff, Alan, 2002, Nietzsche, Buber, Levinas: Judaism as Relational Religion, New York: Hunter College of the City 

University of New York / Temple Israel. 

• Lescourret, Marie-Anne, 1994, Emmanuel Levinas, Paris: Éditions Flammarion. 

• 2005–present, Levinas Studies: An Annual Review, Pittsburgh, PA: Duquesne University Press (17 volumes to date). 

• Libertson, Joseph, 1982, Proximity: Levinas, Blanchot, Bataille and Communication, (Phænomenologica 87), The Hague: 

Martinus Nijhoff Publishers. 

• Lin, Yael (ed.), 2014, Levinas Faces Biblical Figures, Lanham, MD: Lexington Books. 

• Liska, Vivian, 2017, German-Jewish Thought and Its Afterlife: A Tenuous Legacy, Bloomington, IN: Indiana University 

Press. 

• Lissa, Giuseppe, 2002, “Phénoménologie et/ou herméneutique chez Emmanuel Levinas”, in Cohen-Levinas and Trigano 

2002: 195–234. 

• Llewelyn, John, 1991, The Middle Voice of Ecological Conscience. A Chiasmic Reading of Responsibility in the 

Neighborhood of Levinas, Heidegger and Others, New York: Saint Martin’s Press. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   104  

• –––, 1995, Emmanuel Levinas: The Genealogy of Ethics, New York: Routledge. 

• –––, 2000, The Hypocritical Imagination: Between Kant and Levinas, New York: Routledge. 

• –––, 2002a, Appositions of Jacques Derrida and Emmanuel Levinas, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• –––, 2002b, “Levinas and Language”, in Critchley and Bernasconi 2002: 119–138. 

doi:10.1017/CCOL0521662060.006 

• Malka, Salomon, 2002, Emmanuel Levinas: la vie et la trace, Paris: J-C Lattès. 

• Manning, Robert John Sheffler, 1993, Interpreting Otherwise than Heidegger: Emmanuel Levinas’s Ethics as First 

Philosophy, Pittsburgh, PA: Duquesne University Press. 

• Marcus, Paul, 2008, Psychoanalysis, Milwaukee, WI: Marquette University Press. 

• Marion, Jean-Luc, 1986, Prolégomènes à la charité, Paris: Éditions la Différence. Translated as Prolegomena to Charity, 

Stephen E. Lewis (trans.), New York: Fordham University, 2002. 

• –––, 1989, Réduction et donation: recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie, Paris: Presses 

Universitaires de France. 

• ––– (ed.), 2000, Positivité et transcendance, suivi de Lévinas et la phénoménologie, Paris: Presses Universitaires de 

France. 

• May, Todd, 1997, Reconsidering Difference: Nancy, Derrida, Levinas and Deleuze, University Park, PA: Pennsylvania 

State University Press. 

• Matthews, Eric, 1996, “After Structuralism: Derrida, Levinas, and Lyotard”, in his Twentieth-Century French Philosophy, 

Oxford: Oxford University Press, 157–186. 

• McDowell, John, 1998, Mind, Value, and Reality, Cambridge, MA: Harvard University Press. 

• McGettigan, Andrew, 2006, “The Philosopher’s Fear of Alterity: Levinas, Europe and Humanities ‘without Sacred 

History’”, Radical Philosophy, 140(Nov/Dec): 15–25, [McGettigan 2006 available online] 

• Mensch, James, 2015, Levinas’s Existential Analytic: A Commentary on Totality and Infinity, Evanston, IL: Northwestern 

University Press. 

• [mp-PP] Merleau-Ponty, Maurice, 1945 [2012], Phénoménologie de la perception, Paris: Éditions Gallimard. Translated 

as Phenomenology of Perception, Donald Landes (trans.), London: Routledge, 2012. 

• –––, 1964 [1968], Le Visible et l’invisible, Claude Lefort (ed.), Paris: Editions Gallimard. Translated as The Visible and 

the Invisible, Alfonso Lingis (trans.), Evanston, IL: Northwestern University Press, 1968. 

• Messina, Aïcha Liviana, 2018, L’anarchie de la paix: Levinas et la philosophie politique, Paris: CNRS Éditions. 

https://www.radicalphilosophyarchive.com/article/the-philosopher%e2%80%99s-fear-of-alterity


 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   105  

• Moati, Raoul, 2012 [2017], Evénements nocturnes: Essai sur Totalité et Infini, (Le bel aujourd’hui), Paris: Hermann. 

Translated as Levinas and the Night of Being: A Guide to Totality and Infinity, Daniel Wyche (trans.), New York: Fordham 

University Press. doi:10.5422/fordham/9780823273195.001.0001 

• Mole, Gary D., 1997, Lévinas, Blanchot, Jabès: Figures of Estrangement, Gainesville, FL: University Press of Florida. 

• Mongin, Olivier (ed.), 1997, Lectures d’Emmanuel Levinas, special issue of Esprit, 234 (Juillet 1997). 

• Morgan, Michael L., 2007, Discovering Levinas, New York: Cambridge University Press. 

doi:10.1017/CBO9780511805240 

• –––, 2011, The Cambridge Introduction to Emmanuel Levinas, Cambridge: Cambridge University Press. 

doi:10.1017/CBO9780511921551 

• –––, 2016, Levinas’s Ethical Politics, Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Morrison, Glenn, 2013, A Theology of Alterity: Levinas, von Balthasar, and Trinitarian Praxis, Pittsburgh, PA: Duquesne 

University Press. 

• Moten, Fred, 2018, The Universal Machine: Consent not to be a Single Being, Durham, NC: Duke University Press. 

• Murray, Jeffrey W., 2003, Face to Face in Dialogue: Emmanuel Levinas and (the) Communication (of) Ethics, Lanham, 

MD: University Press of America. 

• Nancy, Jean-Luc, 1982, Le partage des voix, Paris: Galilée. 

• –––, 1983 [2004], “Le Katègorein de l’excès”, in his L’impératif catégorique, Paris: Flammarion, 81–19. Translated as 

“The Kategorein of Excess” in A Finite Thinking, Simon Sparks (ed.), James Gilbert-Walsh (trans.), Stanford, CA: Stanford 

University Press, 142. 

• Ndayizigiye, Thaddée, 1997, Réexamen éthique des droits de l’homme sous l’éclairage de la pensée d’Emmanuel 

Levinas, New York: Peter Lang. 

• Neendoor, Thomas, 1998, Communion: An Ecclesiological Analysis of the Concept of Communion of the Thomas 

Christians in the Light of the Idea of Self in Emmanuel Levinas, Kerala: Pontifical Oriental Institute of Religious Studies. 

• New, Melvyn, Richard A. Cohen, and Robert Bernasconi (eds), 2001, In Proximity: Emmanuel Levinas and the Eighteenth 

Century, Lubbock, TX: Texas Tech University Press. 

• Newton, Adam Zachary, 2001, The Fence and the Neighbor: Emmanuel Levinas, Yeshayahu Liebowitz, and Israel among 

the Nations, Albany, NY: State University of New York Press. 

• Nordmann, Sophie, 2017, Levinas et la philosophie judéo-allemande, Paris: Vrin. 

• O’Neill, Onora, 1996, Towards Justice and Virtue: A Constructive Account of Practical Reasoning, Cambridge: Cambridge 

University Press. doi:10.1017/CBO9780511621239 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   106  

• Ouaknin, Marc-Alain, 1993 [1995], Le livre brûlé: philosophie du Talmud, Paris: Lieu Commun. Translated as The Burnt 

Book: Reading the Talmud, Llewelyn Brown (trans.), Princeton: Princeton University Press, 1995. 

• Oppenheim, Michael D., 1997, Speaking/Writing of God: Jewish Philosophical Reflections on the Life with Others, 

Albany, NY: State University of New York Press. 

• Peperzak, Adriaan T., 1993, To the Other: An Introduction to the Philosophy of Emmanuel Levinas, West Lafayette, IN: 

Purdue University Press. 

• ––– (ed.), 1995, Ethics as First Philosophy: The Significance of Emmanuel Levinas for Philosophy, Literature and 

Religion, New York: Routledge. 

• –––, 1997, Beyond: The Philosophy of Emmanuel Levinas, Evanston, IL: Northwestern University Press. 

• Perez, Félix, 2016, Apprendre à philosopher avec Levinas, Paris: Ellipses. 

• Perpich, Diane, 2008, The Ethics of Emmanuel Levinas, Stanford, CA: Stanford University Press. 

• Petrosino, Silvano and Jacques Rolland, 1984, La vérité nomade: Introduction à Emmanuel Lévinas, Paris: Éditions La 

Découverte. 

• Pines, Shlomo, 1974, “Translator’s Introduction”, in Moses Maimonides: The Guide of the Perplexed, Vol. I, Chicago: 

University of Chicago Press, 1974: lvii–cxxii. 

• Plant, Bob, 2005, Wittgenstein and Levinas: Ethical and Religious Thought, New York: Routledge. 

• Plourde, Simonne, 1996, Emmanuel Levinas. Altérité et responsabilité: guide de lecture, Paris: Le Cerf. 

• Poirié, François, 1992, Emmanuel Lévinas, Besançon: Éditions La Manufacture. 

• Ponzio, Augusto, 1996, Subjectivité et altérité: Sur Emmanuel Levinas, suivi de deux dialogues avec Emmanuel Levinas, 

Paris: L’Harmattan. 

• Pradines, Maurice, 1928, Philosophie de la sensation, Vol. I “Le problème de la sensation”, Paris: Les Belles Lettres. 

• –––, 1932, Philosophie de la sensation, Vol. II “La sensibilité élémentaire”, Paris: Les Belles Lettres. 

• Puntel, Lorenz, 2012, Being and God: A Systematic Approach in Confrontation with Martin Heidegger, Emmanuel 

Levinas, and Jean-Luc Marion, Evanston, IL: Northwestern University Press. 

• Purcell, Michael, 1998, Mystery and Method: The Other in Rahner and Levinas, Milwaukee, WI: Marquette University 

Press. 

• Putnam, Hilary, 2008, Jewish Philosophy as a Guide to Life: Rosenzweig, Buber, Levinas, Wittgenstein, Bloomington, IN: 

Indiana University Press. 

• Rabinovich, Silvana, 2003, La trace dans la palimpsest: Lectures de Levinas, Paris: L’Harmattan. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   107  

• Rae, Gavin, 2016, The Problem of Political Foundations in Carl Schmitt and Emmanuel Levinas, London: Palgrave 

Macmillan. doi:10.1057/978-1-137-59168-5 

• Ricœur, Paul, 1990 [1992], Soi-même comme un autre, Paris: Éditions du Seuil. Translated as Oneself as Another, 

Kathleen Blamey (trans.), Chicago: University of Chicago Press, 1992. 

• –––, 1997, Autrement. Lecture d’Autrement qu’être ou au-delà de l’Essence d’Emmanuel Levinas, Paris: Presses 

Universitaires de France. 

• Robbins, Jill, 1991, Prodigal Son/Elder Brother: Interpretation and Alterity in Augustine, Petrarch, Kafka and Levinas, 

Chicago: University of Chicago Press. 

• –––, 1999, Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago: University of Chicago Press. 

• Rolland, Jacques (ed.), 1984, Emmanuel Lévinas, (Cahiers de la nuit surveillée, 3), Lagrasse: Éditions Verdier. 

• –––, 2000, Parcours de l’Autrement: Lecture d’Emmanuel Levinas, Paris: Presses Universitaires de France. 

• Rose, Gillian, 1992, The Broken Middle: Out of Our Ancient Past, Oxford: Blackwell Publishers. 

• –––, 1993, Judaism and Modernity: Philosophical Essays, Oxford: Blackwell Publishers. 

• Rosenzweig, Franz, 1921 [2005], Stern der Erlösung, Frankfurt am Main: Kauffmann. Translated as Star of Redemption, 

Barbara E. Galli (trans.), Madison, WI: University of Wisconsin Press, 2005. 

• Rychter, Ewa, 2004, (Un)saying of the Other: Allegory and Irony in Emmanuel Levinas’s Ethical Language, New York: 

Peter Lang. 

• Saint Cheron, Michaël de, 2010, Entretiens avec Emmanuel Lévinas, Livre de Poche. Translated as Conversations with 

Emmanuel Levinas: 1983–1994, Gary D. Mole (trans.), Pittsburgh, PA: Duquesne University Press, 2010. 

• Salanskis, Jean-Michel, 2006, Levinas vivant, Paris: Les belles lettres. 

• –––, 2016, Le fait juif, Paris: Les belles lettres. 

• Saracino, Michele, 2003, On Being Human: A Conversation with Lonergan and Levinas, Milwaukee, WI: Marquette 

University Press. 

• Sartre, Jean-Paul, 1943 [1992], L’Être et le néant: Essai d’ontologie phénoménologique, Paris: Éditions Gallimard. 

Translated as Being and Nothingness: A Phenomenological Essay on Ontology, Hazel Barnes (trans.), New York: 

Washington Square Press. 

• Schroeder, Brian, 1996, Altared Ground: Levinas, History and Violence, New York: Routledge. 

• Sealy, Kris, 2013, Moments of Disruption: Levinas, Sartre, and the Question of Transcendence, Albany, NY: State 

University of New York Press. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   108  

• Sebbah, François-David, 2000, Lévinas: Ambiguïtés de l’altérité, Paris: Les Belles Lettres. 

• –––, 2001 [2012], Épreuve de la limite: Derrida, Henry, Levinas et la phénoménologie, Presses Universitaires de France. 

Translated as Testing the Limit: Derrida, Henry, Levinas and the Phenomenological Tradition, Stephen Barker (trans.), 

Stanford, CA: Stanford University Press, 2012. 

• –––, 2009, Lévinas et le contemporain: Les préoccupations de l’heure, Besançon: Éditions Les Solitaires Intempestifs. 

• Seong, ShinHyung, 2018, Otherness and Ethics: An Ethical Discourse of Levinas and Confucius, Eugene, OR: Wipf and 

Stock. 

• Severson, Eric, 2013, Levinas’s Philosophy of Time: Gift, Responsibility, Diachrony, Hope, Pittsburgh, PA: Duquesne 

University Press. 

• Shankman, Steven and Massimo Lollini (eds), 2002, Who, Exactly, is the Other? Western and Transcultural Perspectives. 

A Collection of Essays, Eugene, OR: University of Oregon Books. 

• Shapiro, Lawrence, 2011, Embodied Cognition, New York: Routledge. 

• Shepherd, Andrew, 2014, The Gift of the Other: Levinas, Derrida, and a Theology of Hospitality, Eugene, OR: Wipf and 

Stock. 

• Simmons, J. Aaron and David Wood (eds), 2008, Kierkegaard and Levinas: Ethics, Politics, and Religion, Bloomington, 

IN: Indiana University Press. 

• Simmons, William Paul, 2003, An-Archy and Justice: An Introduction to Emmanuel Levinas’s Political Thought, Lanham, 

MD: Lexington Books. 

• Smith, Michael B., 2005, Toward the Outside: Concepts and Themes in Emmanuel Levinas, Pittsburgh, PA: Duquesne 

University Press. 

• Smith, Steven G., 1983, The Argument to the Other: Reason beyond Reason in the Thought of Karl Barth and Emmanuel 

Levinas, Chico, CA: Scholars Press. 

• Sparrow, Tom, 2013, Levinas Unhinged, Hants, UK: Zero Books. 

• Srajek, Martin C., 1998, In the Margins of Deconstruction: Jewish Conceptions of Ethics in Emmanuel Levinas and 

Jacques Derrida, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers. doi:10.1007/978-94-011-5198-6 

• Stanford, Stella, 2000, The Metaphysics of Love: Gender and Transcendence in Levinas, New Brunswick, NJ: Athlone 

Press. 

• Stauffer, Jill, 2015, Ethical Loneliness: The Injustice of Not Being Heard, New York: Columbia University Press. 

• Stone, Ira F., 2009, Reading Levinas / Reading Talmud: An Introduction, Philadelphia: Jewish Publication Society. 

• Stone, Matthew, 2018, Levinas, Ethics and Law, Edinburgh: Edinburgh University Press. 



 

 موسوعة ستانفورد للفلسفة..  ليفيناسإيمانويل 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   109  

• Strasser, Stephan, 1978, Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einführung in Emmanuel Levinas Philosophie, The Hague: 

Martinus Nijhoff Publishers. 

• –––, 1993, “Emmanuel Levinas: Ethik als erste Philosophie”, in Bernhard Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, 

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

• Theunissen, Michael, 1969 [1984], Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin: de Gruyter. 

Translated as The Other: Studies in the Social Ontology of Husserl, Heidegger, Sartre and Buber, Christopher Macann 

(trans.), (Studies in Contemporary German Social Thought), Cambridge, MA: MIT Press, 1984. 

• Tahmasebi-Birgani, Victoria, 2019, Emmanuel Levinas and the Politics of Non-Violence, Toronto: University of Toronto 

Press. 

• Thomas, Elisabeth Louise, 2004, Emmanuel Levinas: Ethics, Justice and the Human beyond Being, London: Routledge. 

• Todd, Sharon, 2003, Learning from the Other: Levinas, Psychoanalysis and Ethical Possibilities in Education, Albany, NY: 

State University of New York Press. 

• Topolski, Anya, 2015, Arendt, Levinas and a Politics of Relationality, Lanham, MD: Rowman & Littlefield International. 

• Toumayan, Alain P., 2004, Encountering the Other: The Artwork and the Problem of Difference in Blanchot and Levinas, 

Pittsburgh, PA: Duquesne University Press. 

• Trigano, Shmuel (ed.), 1997, L’école de pensée juive de Paris, (Pardès 23), Paris: Éditions In Press. 

• –––, 2002, “Levinas et le projet de la philosophie juive”, in Cohen-Levinas and Trigano 2002: 145–178. 

• Vasseleu, Cathryn, 1998, Textures of Light: Vision and Touch in Irigaray, Levinas and Merleau-Ponty, New York: 

Routledge. 

• Velling, Terry A., 2014, For You Alone: Levinas and the Answerable Life, Eugene, OR: Cascade Books. 

• Veulemans, Sophie, 2008, “On Time: Levinas’ Appropriation of Bergson”, in Burggraeve 2008: 279–302. 

• Wall, Thomas Carl, 1999, Radical Passivity: Lévinas, Blanchot, and Agamben, Albany, NY: State University of New York 

Press. 

• Wehrs, Donald, 2013, Levinas and Twentieth-Century Literature: Ethics and the Reconstitution of Subjectivity, Newark: 

University of Delaware Press. 

• Westphal, Merold, 2008, Levinas and Kierkegaard in Dialogue. Bloomington, IN: Indiana University Press. 

• Wiggins, David, 1987 [1998], Needs, Values, Truth: Essays in the Philosophy of Value, Oxford: Oxford University Press. 

Third edition, 1998.o 

• Winkler, Raphael, 2018, Philosophy of Finitude: Heidegger, Levinas, and Nietzsche, New York: Bloomsbury. 



 

    ترجمات
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   110  

• Wolff, Ernst, 2007, De l’éthique à la justice: Langage et politique dans la philosophie de Lévinas, Dordrecht: Springer. 

doi:10.1007/978-1-4020-6122-6 

• Wolfson, Elliot R., 2014, Giving Beyond the Gift: Apophasis and Overcoming Theomania, New York: Fordham University 

Press. doi:10.5422/fordham/9780823255702.001.0001 

• Wolosky, Shira, 2017, “Two Types of Negative Theology; Or, What Does Negative Theology Negate” in Negative 

Theology as Jewish Modernity, Michael Fagenblat (ed.), Bloomington, IN: Indiana University Press, 161–179. 

• Wood, David and Robert Bernasconi (eds), 1982, Time and Metaphysics, Coventry, UK: Parousia Press. 

• ––– (eds), 1985, Derrida and Différance, Coventry, UK: Parousia Press. 

• Wyschogrod, Edith, 1974 [2000], Emmanuel Levinas: The Problem of Ethical Metaphysics, The Hague: Martinus Nijhoff 

Publishers. Second edition, New York: Fordham University Press, 2000. 

• Zielinski, Agata, 2002, Lecture de Merleau-Ponty et Levinas: le corps, le monde, l’autre, Paris: Presses Universitaires de 

France. 

• Zimmermann, Nigel, 2103, Levinas and Theology, New York: Bloomsbury. 

Video and Sound Documents 

• Absent God: Emmanuel Levinas and the Humanism of the Other, Yoram Ron (director), Israel: Noprocess films and 

Arnavaz Productions, 2015. (68 minutes, Hebrew & French with English and Hebrew subtitles) 

• Emmanuel Levinas: Journée d’études, Alain Finkielkraut, Benny Lévy, Catherine Chalier et al., Paris: Bibliothèque 

nationale de France, 2003 (four CDs). 

• Interview Levinas, Deodaat Visser (director), Netherlands: IKON/Levinas Studiekring, 1986 (Dutch and French). 

[Interview Levinas available online] 

• Levinas, David Hansel and Isy Morgensztern, Paris: Éditions Montparnasse, 2013 (2 DVDs) (In French). 

https://www.youtube.com/watch?v=tQPjVT3WU5I&list=PLAw2xuAwJQBxWfztZwMebvQ8vEasPp4E0&index=4
https://www.youtube.com/watch?v=tQPjVT3WU5I&list=PLAw2xuAwJQBxWfztZwMebvQ8vEasPp4E0&index=4


 

 جون ستيوارت ميل، الليبرالي اليوتوبي 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   111  

 »جون ستيوارت ميل، الليبرالي اليوتوبي: راهنية فكر استشرافيّ«

 كاميل دو جَرْدَان 

 

اء الفرنسيين،   كتبت كاميل مِ لجمهور القر 
َ
دو جردان أطروحتها عن جون ستيوارت ميل، في محاولةٍ منها للتعريف بهذا العَل

والدراسة   الفكر   عن ساحة 
 
با مغيَّ يزالُ  ما  هُ  أنَّ إلا  فاتهُ 

َّ
مؤل بها  التي حظيت  الكثيرة  الترجمات  من  بالر غم  هُ  أنَّ تدركُ  وهي 

أبر  أحد  ميل  كان ستيوارت  غوالبحث.  التاسع عشر،  القرن  في  الإنجليز  الفلاسفة   ز 
َّ
طت  ذ

َّ
وسل الفكريَّ  المناخ  أفكارُهُ  ت 

ه، أن ستيوارت   ِ
 
الضوء على أهم  المشاكل السياسية والاجتماعية التي ما يزال يرزحُ تحتها واقعنا المعاصر. يضاف إلى ذلك كل

، والمفكر الملتزم ذي الرسالة، ويرجعُ لهُ الفضلُ في  ميل جمع في شخصيته بين الفيلسوف، والعضو في البرلمان البريطاني

 الحرص على ميلاد الديمقراطية في صورتها الحاليةِ. 

ؤية   التنب  بقدرته  عُرف  بل  مجتمعهُ،  يشهدها  التي  لات  التحوُّ لطبيعة  الملازم  التنظير  على  ميل  ستيوارت  دور  يقتصرُ  لا 

نتهُ من فهم مآلِ المجتمعات
 
الغربية، وفي ذلك السياق كان دفاعُه عن الفردانية والحرية والمساواة    والاستشرافية التي مك

، وفي الواقع لا ينكرُ أحدٌ أن تلك القضايا التي   ة المرأة، ونقد طبيعة التحول الاقتصادي والسياس ي  والنظام التعددي، وحري 

وما اليوم،  المعاصر  الإنسان  نفسها على واقع  تفرضُ  تزال  ما  ميل  على واقعنا    طرحها ستيوارت  ثقلها  بكامل  تنهال  تزال 

 المعاصر. 

هنا كاميل  فيم فها الأربعمئة    –دو جردان    يفيدنا الاطلاع على أعمال جون ستيوارت ميل؟ تنب 
 
إلى    –على امتداد صفحات مؤل

ف  
 
المؤل مة وخاتمة، فجاءت عناصر  ِ

ثلاثة ومقد  أقسام  إلى  مت دو جردان عملها  ميل. قسَّ دراسةِ فكر ستيوارت  أهمية 



 

..  إصدرارات فلسفسة حديثة    
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   112  

ب ف 
 
المؤل مة  مقد  وسمت   ،

 
ومتماسكة  

 
محاــمتسقة ميل،  »جون ستيوارت  ل:  أو  وقسم  زمننا«،  أجل  من  »فيلسوف  فظ  : 

اشتراكي ليبرالي«، وقسم ثان: »يوتوبيا لبيرالية«، وقسم ثالث: »جون ستيوارت ميل الأمس واليوم«، ووضعت خاتمة بعنوان:  

 ناقشت من خلالها قضايا حاسمة في فكر ستيوارت    أحدامتداد    على »ما يتعين علينا«. وقد كتبت هذه الأقسام  
 
عشر فصلا

 ميل. 

نظريته السياسية والأخلاقية والاجتماعية التوليف بين مفاهيم يجدها المرء على قدر    استطاع جون ستيوارت ميل في بناء

ه  
 
 على الجمع بين "النفعية"، و"الحداثة"، و"البراغماتية"، وهو إلى جانب ذلك كل

 
كبير من التباعد والتنائي، لقد كان قادرا

ة، وظل    ختها الفلسفات القاري  ر من سلطة التقاليد التي رس  ا  متحر  دية الميتافيزيقية، كما ظل  وفيًّ  على نوع من التعد 
 
منفتحا

والواقعية   الاقتصاد  قيم  في  النظر  أهمية  عن  يغفل  أن  غير  من  للإنسان،  الأخلاقي  الوجود  يفترضها  التي  عالي  الت  لقيم 

 اللبيرالية. 

يم العيش المشترك، وتفاقم التوترات  لم تنفك المجتمعات الغربية تنتج الأزمات عينها، فالتفاوتات الاقتصادية، وتراجع ق

بل   السياسية،  والتمثيلات  المؤسسات  في  الثقة  انعدام  إلى  بالإضافة  بالهوية والإرهاب والعنصرية،  المرتبطة  الاجتماعية 

ها مظاهرُ تنذر بأزمات عميقة تستفحلُ أكثر فأكثر، وهي في 
 
واستياء الشعوب وانهيار قيم التعليم والخدمات الأساسية، كل

إلى   تظهر وتطفو  اللبيرالية، وهي مشاكل  المجتمعات  تطور  بدايات  إلى  تعود جذورها  وإنما   ،
 
أزمات جديدة ليست  عمقها 

إنَّ العائق الأساس ي الذي يحول من دون   ها مشاكل جوهرية لا يمكنُ التغاض ي عنها.  السطح حينا وتخبو حينا آخر، لكن 

الأصل إلى طبيعة المجتمعات اللبيرالية التي تعلي من قيم الحرية، والتي    الخوض في حقيقة هذه المشاكل الحساسة يرجعُ في

 تدافع عنها مهما كانت أوضاعُ الإنسان. 

ما ينبئنا به مشروع جون ستيوارت ميل هو الدعوة إلى العمل  و ما يعتين علينا وما لا يتعين، على حد تعبير كاميل دو جردان،  

ال العقل والعمل من أجل إكساب  وإلى النضال في سبيل تحدي المعضلات  تي يواجهنا بها الواقع، وهي فلسفة تزاوج بين 

 يمكنه من خوض معارك حقيقية والظفر بها، ففلسفة جون ستيوارت ميل لا تعلمنا كيف نموت بقدر ما  
 
الإنسان هدفا

 هي فلسفة تعلمنا كيف نعيش ونحيا. 



 

 
 
م لتعيشَ طبيعيا

 
 تعل

 

 

2023العدد الثالث، يونيو   113  

: الأخلاقيات الر 
ً
م لتعيشَ طبيعيا

ّ
اقية ودلالاتها المعاصرة« و »تعل  

 كريستوفر جيل 

 

لكاتبه كريستوفر جيل، وهو يستعيد إرث الفلسفة اليونانية. لقد    2023أوكسفورد للنشر سنة    دار  صدر هذا الكتابُ عن

 لا محيد عنه في الدراسات الفلسفية المعاصرة، وفي هذا الكتاب نجدُ    الاهتمامُ أمس ى  
 
ة الكلاسيكيةِ أمرا بالتيارات الفلسفيَّ

عنو  فه 
َّ
لمؤل جيل  كريستوفر  اختارَ  رهُ.  ويفس  ذلك  يثبتُ  » ما   :

 
ودلالاتها انا اقية  الرو الأخلاقيات   :

ً
طبيعيا لتعيشَ  م 

ّ
تعل

لالات التي ينبغي أن نقف عندها. ما الذي يمكن للإنسان المعاصر أن يستفيدهُ  المعاصرة «، وهو عنوان يوحي بكثير من الدَّ

 من دراسة الرواقية وأفكارها. 

الثا القرن  إلى  يعود  قديم  يونانيٌّ  فلسفي   تقليدٌ   
ُ
المدرسة  الرواقية بعد  جاءت  التي  المدارس  من  وهي  الميلاد،  قبل  لث 

أعلامها   إسهامات  بفضل   
 
كثيرة تحولات  وعاشت  الزمن،  عبر  متعاقبة  رات  تطو  الفلسفة  هذه  عرفت  وقد  السقراطية، 

نتبه إلى ومفكريها. ومن الصعبِ تحديدُ معالمها الفكرية والفلسفية في تعريف جامع مانع، بقدر ما يتعين على القارئ أن ي

 أهمية القضايا التي تطرحها والانتظارات التي تجيب عنها. 



 

..  إصدرارات فلسفسة حديثة    
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   114  

ل ب: " فه إلى أقسام ثلاثة: وسمَ القسم الأوَّ
َّ
م كريستوفر جيل مؤل  قسَّ

ً
تعلم لتعيش  "؛ والقسم الثاني: "أن تعيش طبيعيا

 
ً
اقية والنظرية الأخلاقية المعاصرة"؛ والقسم الثالث: "طبيعيا مالأخلاقيات الرو ا للأفكار التي    ". قدَّ  متفحص 

 
جيل عرضا

ل عن   ر في الجزء الأوَّ  عبَّ
ُ
تها للنظرية الأخلاقية الحديثة والمعاصرة؛ حيث  أهميَّ

 
قامت عليها النظرية الأخلاقية الرواقية، مبرزا

واف الت  أساس  القائمة على  نظرتهم  الرواقية، من خلال  المدرسة  السعادة عند  أخلاقيات  عليها  قامت  التي  مع  الأسس  ق 

عِينُ الإنسان على قيادة وتوجيه حياته نحو  
ُ
الطبيعة، وكذا عنايتهم بالفضيلة بحسبانها مجموع التجارب والخبرات التي ت

بعُ النظرية الرواقية الأخلاقية في مناحيها الدقيقة، فينظرُ في  
َّ
ما يتت ، وإنَّ ِ

عادة، ولا يقف كريستوفر جيل عند هذا الحد  السَّ

 في هذا الجزء من الكتاب المزايا الرئيسة التي تتمحور حولها  طبيعة الحواسِ وعلا
ُ
ف

 
مَ المؤل قتها بالفضيلة الأخلاقية. قدَّ

 الأخلاقيات الرواقية مركزا على مفهومي السعادة والفضيلة. 

ر الأخلاقيات ته في تطو  ا أهميَّ ، مبرز  واقي  إلى العناية بالفكر الر  فه 
َّ
 جيل في الجزء الثاني من مؤل

َ
ف

َ
اليونانية ونظرتها إلى    دَل

من   عنها  بُ  يترتَّ وما  الاجتماعية  العلاقات  ل 
 
وتشك الأخلاقي   الفهم  بين  الحاصلِ  رابط 

َّ
الت على  ركيز 

 
بالت وذلك  الفضيلة، 

 للموضوعات الأساسية التي تقوم عليها الأخلاقيات الرواقية. 
 
ف من خلال هذا الجزء قراءة

 
ةٍ. اقترح المؤل  استجابات عاطفيَّ

 من هذا الكتابِ فيناقشُ الكيفية التي يمكن للأخلاقيات الرواقيةِ من خلالها أن تسهمَ في بناء النظرية  وأمَّ 
ُ
ا الجزء الثالث

قُ الأمرُ بأخلاقيات الفضيلة، وذلك من خلال بيان أوجه الفرق بين الطريق التي اقترحتها  
َّ
ِ عندما يتعل

المعاصرة، وبالأخص 

  الرواقية وتلك التي عني بها  
 
ها بديلا نظريا أرسطو، ويسعى كريستوفر جيل إلى بيان أهمية التركيز على الأخلاق الرواقية بعد 

 للطريق الذي اقترحهُ أرسطو. ينتهي صاحبُ الكتاب إلى الكشف عن الطرق التي يمكنُ أن تساهم بها الأفكار الرواقية  
 
ممايزا

الة لانهيار النظم الأخلاقية  حول الطبيعة البشرية في المناقشات الأخلاقية الحديثة،   ولا سيما حول كيفية الاستجابة الفع 

المعاصرة، في علاقة ببيئة الإنسان ومحيطه. بين جيل في هذا الجزء ما يمكن أن تساهم به الأخلاقيات الرواقية في بناء  

 النظرية الأخلاقية المعاصرة. 

تها،  كانَ التقسيم الذي اقترحه جيل بمثابةِ رؤية منهجية، حاول م ن خلالها إبراز أهمية الأخلاق الرواقية، ومبرزا نقاط قو 

  – عنده  –فالرواقية 
 
  – بإمكانها أن تساهم بفعالية في بناء أخلاقيات الفضيلة الحديثة، وذلك باعتبارها بديلا

 
لا   –أو مكم 

الفلسفة الأرسطية، كما يرى بأن الأخلاقيات الرواق الفضيلة كما قدمته  ر عن مزيج متماسك  لنموذج أخلاقيات  ية تعب 

الأخلاقية   المعايير  بين  الكلاسيكية    –ووثيق  رات  التصو  دتها  للوجود    – مثلما جس  امتدادا  يعتبرُ  الذي  الطبيعة  ومفهوم 

 الإنساني  نفسه.  

  تقوم الأخلاقيات الرواقية على نظرة صارمةٍ في  
 
تحديدها مفهوم "القيمة"، وفي رؤيتها لمفهوم "الفضيلة"، باعتبارها أساسا

؛ فمن حيث نظرية القيمة يؤكد على ضرورة التمييز بين القيمة    في التقليد الرواقي 
ُ
رامة الأخلاقية  للسعادة. تنبني الص 

 
وحيدا

 .
 
الخاصة )=الخير( للفضيلة وباقي أشكال القيمة التي تعتبرُ نافعة



 كارل ياسبيرز

 كارل ياسبيرز 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   115  

 ياسبيرز: فيزيائي، وعالم نفس، وفيلسوف، ومفكر سياس يّ«  »كارل 

 كورت سلامون 

 

 - 1883، ويهتم  بالمفكر والفيلسوف الألماني كارل ياسبيرز )2022صدر هذا الكتابُ عن دار نشر بيلغريف ماكميلان، سنة 

ف يمكن للقارئ أن يتعرَّف على شخصية فلسفية استثنائية، واجهت    ( للكاتب سلامون 1٩6٩
َّ
كورت. ومن خلال هذا المؤل

ا إلى مواجهة مرض عضال أصابه، ومن جهة أخرى كان عليه أن يواجه   الحياة بمصاعبها، إذ كان ياسبيرز من جهة مضطرًّ

  ، كطبيب، وباحث، ومعلم، وأكاديمي، وفيلسوف،  مضايقة النازية. لكن بالرغم من ذلك فقد نجح في بناء مشروعه الخاص 

ع الموضوعات الرئيسة لتفكيره؛ عن معنى الحياة،   وكاتب سياس ي، وكزوج سعيد. ومن خلال هذا المؤلف يمكن للقارئ أن يتتب 

 والغيرية، والله، ومعنى التاريخ، والدفاع عن الديمقراطية، ونقد طرق التفكير الشمولية. 

 هذا الكتابُ من 
ُ
ف

َّ
 من جوانب تفكير كارل ياسبيرز، ويأتي هذا العملُ في   يتأل

 
لُ كل  واحدٍ منها جانبا

 
؛ ويمث

 
ثلاثة عشر فصلا

، حفت به   ى شخص ي  استثنائي  ، من أجل إعادة التفكير في منح 
 
، خاصة

 
الذكرى الخمسين لوفاة ياسبيرز بوصفه مناسبة

ا تزايد ا   فكري 
 
ف مسارا

 
ر أوروبي   المخاطر من كل صوب. يرصدُ المؤل ِ

 
د مفك لاهتمامُ به في الآونة الأخيرة. لم يكن ياسبيرز مجر 

 استطاع الانفتاح على حضارات الشرق الصين وآسيا. 
 
 إنسانيا

 
 بل حريٌّ بنا أن نعتبرهُ مفكرا



 

..  إصدرارات فلسفسة حديثة    
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   116  

فه الثلاثة عشرة   – استطاع سلامون كورت تقديمَ 
 
، م –في فصول مؤل

 
  تقديم كارل ياسبيرز مثلما لم يعرفه قارئ قط

 
عا تتب 

. عرفت  
 
 يشد  بعضها بعضا

 
ف متماسكة

 
 فيها كل شارذة وواردة، فجاءت فصول المؤل

 
يا في ذلك حياة الر جل وفكره، ومتقص 

ى سلامون كورت عن مراحل طفولةِ كارل ياسبيرز ويقف عند أبرز السمات التي طبعت   . يتقص  
 
حياة ياسبيرز تقلبات كثيرة

 لسياقية العامة التي شكلت هذه المرحلة من حياة هذه الشخصية الاستثنائية. طفولته، من خلال استحضار الظروف ا

ق الأمرُ بكل  من ماكس فيبر )
 
(،  1٩20-1864كان لعلمين من أعلام هذه المرحلة التاريخية أثر بالغ في فكر ياسبيرز، ويتعل

 (، اللذان أثرا بشكل استثنائي في تطور أفكاره. 1٩76-188٩ومارتن هايدغر )

 
 
 بعشرينيات القرن العشرين استطاع ياسبيرز نعت فلسفته ب"فلسفة الوجود"، والوجود عنده ليس سوى تجربة  بدءا

حديد ولا التعريف، وهذا التحديدُ مباينٌ ومفارق لنوع التعريفات التي   الحرية والاختيار الأشد حميمية، والتي لا تقبل الت 

ن    اصطلح عليها غيره من فلاسفة هذه المرحلة، وخاصة 
 
قة. تمك عند أعلام الوجودية الفرنسية ولدى سارتر على وجه الد 

ست بها    –بعد الحرب العالمية الثانية    –ياسبيرز   ع بها ولا تلب  من الإبقاء على المسافة بين فكره وتيار الوجودية، فلم يتطب 

 في الفلسفة، وأراد لفكره أن أن يكون "ف
 
 جديدا

 
ه العقل الضامن الذي  أفكاره، وإنما شاء أن يتخذ طريقا

 
لسفة العقل"، إن

ها.
َّ
 يشملُ أشياء الوجود كل

ق   شديد على أهمية الآخر من أجل أن يتحقَّ
 
لَ ياسبيرز "فلسفة العقل" إلى إرادة كونية تواصلية، وذلك من خلال الت حوَّ

ل قطب الرحى في
 
مثلما هو الشأن    – فلسفة ياسبيرز    للذات وعيها بذاتها. وبالر غم من أن مفهوم "الآخر" أو "الغيرية" لا يمث

ل فلسفة الوجود. – بالنسبة إلى ليفيناس 
 
 إلا أنه مفهوم ضروري  حتى تتشك

    -عرضَ ياسبيرز فلسفته  
 
فا

َّ
كمذهب شاملٍ للإشكاليات الكبرى التي واجهت الإنسانية. كتبَ ياسبيرز سيرتهُ    – في ثلاثين مؤل

ف وسمه ب "سيرة ذاتية فلس
َّ
في مؤل المفاهيم    Philosophische Autobiographieفية"  الفلسفية  وقد استطاع تحديد 

 للأخرى. 
 
 الأساسية لفلسفته وحياته؛ لأنهما لم تكونا منفصلتين بل كانت الواحدة منهما انعكاسا

دة؛ إذ   ، بالوضعيات النهائية للكائن البشري، فالإنسان لا يعي وجوده إلا ضمن وضيعات محد 
 
الوعيُ  انشغلَ ياسبيرز، كثيرا

نه انشغاله بالطب  والعلاج 
َّ
 بوضعيات بعينها. مك

ٌ
ه وعي في سياق ما، وهذا السياق مشروط  بش يء ما، ولكنَّ

 
ليس فقط وعيا

النفس ي من معرفة هذه المحدودية البشرية والإمكانيات التي يستطيعُ الكائن البشريُّ أن يضطلع بها، وبالأخص منها تلك 

 عنهُ. التي يجهلها الإنسانُ أو تكو 
 
 ن محجوبة

 في فلسفة ياسبيرز
 
مهُ سلامون كورت، بوصفه متخصصا  عمل استثنائي  قدَّ

َ
ف

َّ
، ويمكن للمرء  وقصارى القول إن هذا المؤل

من هو ياسبيرز الفيلسوف وياسبيرز الإنسان.   –على التحقيق  –من خلاله أن يجد ضالته إن أراد أن يعرف 



 كارل ياسبيرز

 الكينونة المعتمة 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   117  

عْتِمةالكينونة  كتاب:قراءة في 
 
  الم

 للدكتور أحمد برقاوي 

 

/ ويتألف من مقدمة وبديل عن  2022الأولى عام    الطبعة  –الإمارات    –هذا الكتاب صادر عن بيت الحكمة في الفجيرة  

 الخاتمة وعشرة فصول نقوم بعرضها كالتالي:  

هنا    :المقدمة د   يُحدَّ
 
الكينونة عموما لد  ،معنى  المختلفة،  وتعني  تعيناتها  في  الذات  الكينونة  يه  عْتِمةأما 

ُ
في    الم الذات  فهي 

كينونة مضيئة وهي كينونة الخير، وكينونة    :بين نوعين من الكينونةوثمة تمييز    .تعيناتها الشريرة، وهي خاصة بالإنسان

 مظلمة وهي كينونة الشر.  

 : الجوهر والعرض والوجود والماهية الفصل الأول:

ِ الناس جواهر وأعراض  ـ الجوهر والعرض:1
 
 وعلى النقيض الأعراض.  ، لون الكينونة المضيئة، أما الجواهر فهم الذين يمث

 الوجود الإنساني دائم التعيين، وليس لتعيينه حد أو نهاية.ـ الوجود والماهية:  2



 

..  إصدرارات فلسفسة حديثة    
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   118  

م للاعتراف بالآخر، لعلمهم بالنزعة العدوانية القارة في النفس الإنسانية.   ـ الذات والقيم: 3  قام البشر بصناعة القيَّ

ن أطاريح الشر، فعدد أربعة عشرة أطروحة، معظمها يدور حول نفي الآخر وعدم الاعتراف به.  : تحدث به ع الفصل الثاني

عْتِمة.  
ُ
 كذلك الحديث عن متعة ارتكاب الشر المرتبطة بالقصد والإرادة. والحديث عن أنواع العقول الم

عْتِمة والعنف: 
 
 الفصل الثالث: الكينونة الم

 .القابعة في النفس البشرية : الذئبية .1

 : الوهم مصدر مهم من مصادر العنف.  لوهم والعنفا .2

 على الخوف الفردي، ثم يمتد ليصبح حالة مجتمعية.  الاستبداد والعنف: .3
 
 الاستبداد يقوم أساسا

 : احتفاظ الدول بالجيوش ما هو إلا علامة على استعدادها الدائم للحرب.  الحرب .4

 ثمة فرق بين أيديولوجيا القتل، وفلسفة المقاومة التي تقوم على مفاهيم الحرية والكرامة.   أيديولوجيا القتل:  .5

 الفصل الرابع: يتحدث عن أشكال من الكينونة:  

الرعاعية .1 الرعاعية  الكينونة  الثقافة  ترتبط  الرعاعية  :  وتعميق  تعزيز  على  تعمل  التي  الاستبدادية،  بالأنظمة 

 لتحقيق مصالحها.   

الغبية: .2 الكينونة    الكينونة  تسود  أن  يعني  ما  بجماعة  واجتماعها  أشهرها سبعة،  أنواع  وله  الجهل  هو  الغباء 

عْتِمة.  
ُ
 الم

دف إلى ايذاء الآخر والاعتداء  يرتبط تحطيم القيم بالخطيئة، التي هي كل سلوك يه  الكينونة وتحطيم القيم: .3

 عليه. 

 الفصل الخامس: الكينونة وموت الإنسان:  

 . بعد يمت لدينا لأنه لم يولدالإنسان لم :  معنى موت الإنسان -1

الجديد -2 إهابها  في  المستبد  العبودية  الحاكم  فحاشية  بالوعي،  مرتبطة  معاصرة   
 
اتخذ صورا العبودية  مفهوم   :

لص.ليست إلا طبقة من 
ُ
 العبيد الخ

 يفقد الإنسان كليته.الكائن واغتراب الجسد -3
 
 : الإنسان وحدة لا تنفصم، والنظر للآخر باعتباره جسدا

: غريبة قيمة الشرف المرتبطة بملكية الذكر للمرأة. وقد نشأ مصطلح جريمة الشرف التي  الأنثى وجريمة الشرف -4

 يتواطأ معها القانون.  

 المفارقة هنا تكمن في ازدواج الخطاب حول المرأة الأم ذات الرحم، والمرأة كزوجة.    الأنثى والخطاب حول الأمومة:  -5

 الفصل السادس: الكينونة وقبح الكلام: 



 كارل ياسبيرز

 الكينونة المعتمة 
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   119  

: برقاوي يسحبه من دائرة القيم الجمالية إلى الأخلاقية، ويجعل القبح كل ما يسوء الإنسان  عن ماهية القبح -1

 ويهدر كرامته وحقوقه.

سيرة   -2 أو  مرتبط  الحمقىاللغو  الجمالي  اللغو  إفساد  تاريخ  وإن  الفائدة،  من  الخالي  القول  هو  اللغو   :

 بالديكتاتوريات. 

تخريج  المهارشة -3 في  أكاديمية  وسلطته  المستبد  ل  ِ
 
ويمث العقلي،  والحس  المنطق  أداة  من  الخالي  هو  المهارش   :

 المتهارشين.  

و صورها:  وحوادث من ذلك. ومن أشكال الكذب أونماذج    : تحدث عن تاريخ الكذبالفصل السابع: الكينونة والكذب

 معتم.  أن الكذب الناتج عن المعرفة والوعي هو فعل شرير  وانتهى إلىالخداع والتقية والنفاق. 

عْتِمة الفصل الثامن: الكينونة 
ُ
 وأصفاد الأيديولوجيا:  الم

 بالمصالح. ما الأيديولوجيا -1
 
 : هي بنية من الأفكار ترتبط أساسا

 : الدفاع عن نظام فاسد وعن مصالحه فهو دفاع شرير ومعتم.  ء الأيديولوجي للمصالحالغطا -2

 : يتم الحشد الأيديولوجي لكسب الشباب. الأيديولوجيا والشباب -3

 الخرف الأيديولوجي: هو التمسك بأيديولوجيا فقدت صلتها بالواقع. -4

 ها أصحاب الأيديولوجيات.أيديولوجيا الخصوصية: والمقصود هو ادعاء الخصوصيات التي يتذرع ب -5

الأيديولوجيات -6 مع  فاش يالقطيعة  وعي  ذات   
 
جميعا كونها  في  بلادنا  في  المختلفة  الأيديولوجيات  تتقاطع   : -  

 ديكتاتوري بالسلطة.    

 بالمقدس أو المطلق.  الطابع اللاهوتي للأيديولوجيا -7
 
 : تتمسك الأيديولوجيات جميعا

 ثقف الهُراء الذي خان الأمانة وعمل على تكريس الواقع والدفاع عنه.    عدو الحلم هو المأعداء الحلم وخائنوه:  -8

عْتِمة:   
 
 الفصل التاسع: الفيسبوك وظهور الكينونة الم

: هو بمثابة جريدة يومية للإنسان العادي، يتيح الفرصة للناس للتعبير عن مكبوتاتهم  عن ماهية الفيسبوك -1

 بحرية. 

 علقين، وكانت عينة معتمة. هي عينة من جمهور الم عينة للتأمل: -2

 أتاح الفيس بوك فرصة للتعبير عن المكبوتات وبوقاحة.  انفجار المكبوت:  -3

 بالأمس كان بالمستطاع كبح جماح أية فكرة، أما اليوم فليس بمستطاع.بين الأمس واليوم:  -4

 : اللغة المستخدمة عبر وسائل التواصل الاجتماعي لغة سوقية.اللغة السوقية -5



 

..  إصدرارات فلسفسة حديثة    
 

 

2023العدد الثالث، يونيو   120  

 منها أحقاد بسبب الدونية أو بدافع انتقامي أو رغبة بالحضور ...الخ.   الظهر؟ما هي أسباب الطعن في   -6

 الفصل العاشر: الكوميديا السوداء: 

، والكوميديا السوداء هي  وتتداخل هنا الكوميديا والتراجيديا  الحكمة من وجود الإنسان،ث عن كوميديا  يحديتم هنا ال 

ثم يتحدث برقاوي عن كوميديا الوسخ التاريخي السوداء؛ ذلك هو دور المثقف المدافع عن  دي،  كوميديا القمع الاستبدا

 الوسخ التاريخي، وهو ما تقوم به الأنظمة المعادية للإنسان. 

عْتِمة:  
 
 الخاتمة أو البديل عنها: الكورونا ويقظة الضمير أمام الكينونة الم

 بهذه  وق  الكورونا حدث أظهر المعتم في هذا العالم.
 
 بارزا

 
د جاءت الكورونا لتذكر الناس بعبوديتهم، ولعب رأس المال دورا

 بذلك.  
 
 الأزمة وفي التحكم في العالم. وحتى اللاهوت لعب دورا


