


 مجلة فلسفية نصف سنوية  
 تصدر عن جمعية الفلسفة السعودية 

 ( 2023 ديسمبر)الرابع العدد 
 

 

   

   

 الهيئة الاستشارية  فريق مقابسات 
 )رئيس التحرير( 

 شايع الوقيان 
 )مدير التحرير( 
 هادي الصمدان 
 )فريق التحرير( 
 جعفر الأنصاري 
 طريف السليطي 

 بدر   يزيد 

 سعد البازعي د.   
 د. أنور مغيث 

 د. سعد الصويان
 د. حسن الشريف 
 د. معجب الزهران 

 د. حسن ناظم 
 د. مليكة بن دودة 
 أ. خالدة حامد

 د. رانية العرضاوي 
 د. عبد الله المطيري 

 د. محمد شوقي الزين 
 صال   د. علي حاكم

 أ. سليمان السلطان
 د. يمنى طريف الخول 

 فهد الشقيران  أ.
 أ. حمد الراشد

    
    

 شروط النشر في المجلة: 
 أن يكون النص فلسفياً.

 ألا يكون النص منشوراً من قبل في أي موقع إعلامي أو صحفي. 
 . أن يستوفي شروط السلامة اللغوية ودقة التعبير ووضوح الفكرة

 يلتزم المؤلف بالأمانة العلمية في النقل أو الاقتباس. أن  
 المترجَم إذا كان البحث مترجماً إلى العربية.   أن يرفق النص 

 أن ترسل النصوص إلى بريد المجلة الإلكترون:
muqabasat@saudiphilosophy.org 

  

   
   
 ISSN: 1658-9793   1658- 9793دمد:  ر 

  



 
 

 

 محتوى العدد 
 

 3 رئيس التحرير كلمة العدد

  دراسات
 5 عبد الصمد زهور فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل 

 18 عبدالله المطيري الآخر بين المشافهة والكتابة 

 36 شايع الوقيان الأخلاق ولغة التواصل
   

   حوارات

 52 حاوره: شايع الوقيان  حوار مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العال 
   

   ترجمات

 59 علي النهابي ترجمة:  سينغربيتر   –  المجاعة والترف والأخلاق

كارل    – مشكل التسامح الموجب في مجتمع متعدّد الثقافات تعدّدية الخير؟

 أوتو آبل

 72 ترجمة: المنجي السرباجي

   

   إصدارات فلسفية حديثة 

 87 فريق التحرير  الأخلاق في عصر الحداثة السائلة

 90 فريق التحرير  أخلاق النِّّسبية والتعددية 
 93 فريق التحرير  الترجمة والثقافة 

 97 فريق التحرير  أخلاقيات برتراند راسل 

  



 



 

 كلمة العدد 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   3  

 العدد  كلمة 
ها نحن أولاء ننشر العدد الرابع من مجلة مقابسات الفلسفية، وفي هذه الأثناء نشهد حدثين عالميين بخصوص 
الفكر الفلسفي. الحدث الأول هو اليوم العالمي للفلسفة )الذي يحتفل به عادة في الخميس الثالث من شهر نوفمبر، 

الفلسفة، أن نشارك فيه؛ وذلك عبر إقامة احتفالٍ ويصادف اليوم السادس عشر(، وهو حدث لا يفوتنا، في جمعية  
داخل مدينة الرياض، ويحتوي على أنشطة متنوعة ومحاضرات وورش تدريبية، وغير ذلك. أما الحدث الثان فيتم  
أيضاً في مدينة الرياض، وهو "مؤتمر الرياض الدول للفلسفة" في نسخته الثالثة، وسيعقد في مطلع ديسمبر بعنوان 

 لعابرة للثقافات والتحديات الأخلاقية في العصر التواصلي(. )القيم ا

ولنواكب هذه الأحداث، قررنا، نحن فريقَ التحرير، وبالتشاور مع أعضاء الجمعية، أن يكون هذا العدد خاصاً 
بموضوع واحد يتمحور حول فلسفة الأخلاق والواقع الأخلاقي في عصر التواصل والاختلاف. وبهذا فإن محتويات 

وضوع. ففي قسم الدراسات تطالعنا عناوين هذا العدد، من دراسات وترجمات وحوارات، ستكون متصلةً بهذا الم
مثل )فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل( لعبد الصمد زهور، و)الآخر بين المشافهة والكتابة( لعبد الله المطيري، 
و)الأخلاق ولغة التواصل( لشايع الوقيان. وأما في قسم الترجمات فسنقرأ مقالاتٍ لفيلسوفين من كبار الفلاسفة في 

(، وقد ترجم مقالهَ المنجي السرباجي 2017: الأول هو الفيلسوف الألمان التواصلي كارل أوتو أبل )توفي  هذا العصر
بعنوان )تعددية الخير: مشكل التسامح الموجب في مجتمع متعدد الثقافات(. والثان للفيلسوف الأسترال الأخلاقي 

المجاعة والترف والأخلاق(. ويحتوي العدد أيضاً على حوارٍ الشهير بيتر سنغر، وأنجز الترجمة علي النهابي تحت عنوان )
مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العال، ودار معظمه حول الرؤية الأخلاقية له، ولاسيما في فكر ما بعد 

 الحداثة، وفكر العصر التواصلي، وعصر الذكاء الاصطناعي. 

لم يعد خافياً على أحدٍ صدقَ تلك المقولة التي أطلقها المفكر الكندي مارشال ماكلوهان )أن العالم أصبح 
قرية(. ومن عجبٍ أنه أطلقها في ستينيات القرن الماضي، وليس هذه الأيام. ولا ندري ما سيقول لو أنه يعيش بيننا  

فرد من البشر اليوم أن يمتلك وسيلة تواصل يستطيع من   في عصر الثورة المعلوماتية والتواصلية الفائقة. يكاد كل 
خلالها التعرف على ما يحدث في العالم من حوله. بل إن النمط التواصلي الذي سمحت به التكنولوجيا التواصلية  

أو الفائقة صار يقتضي تفاعلًا حقيقياً بين أفرادٍ من الناس يختلفون فيما بينهم بشكل واضح، سواء من ناحية اللغة  
 العقيدة أو العرقية أو غير ذلك. 

 



 

 كلمة العدد  
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  4   

صحيح أن العالم أضحى قرية واحدة، لكن هل "أهل هذه القرية" قادرون على التعايش والتسامح والحوار  
البناء؟ ألا تحتاج كل قرية، وكل مجتمع بشري أن يقيم نسقاً أخلاقياً يتعالى على التحيزات التقليدية التي كانت تعيق 

ئلة التي صار الفلاسفة وعلماء الإنسانيات يسعون إلى التواصل؟ هذه الأسئلة مشروعة اليوم، بل إنها من أهم الأس
طرحها على بساط البحث والنقاش. وما يؤكد ذلك هو العودة الواضحة إلى مبحث الأخلاق بعد سيطرة مباحث 
الظواهر  يدرس  الذي  اللغوي  البرادايم  أو  بالنموذج  يسمى  ما  العشرين سيطر  القرن  ففي  والمنطق.  سابقة كاللغة 

زاوية التفاعل الرمزي والدور الكبير للغة في تشكيل العقليات والميول. مع نهاية القرن الماضي وبداية   الإنسانية من 
القرن الراهن اتّّهت البحوث الفلسفية أكثر فأكثر نحو إعادة التساؤل حول الواقع الأخلاقي للبشرية في ظل انهيار 

، وصعود نمطٍ حياتي ينهض على التقنية واقتصاد السوق الأيديولوجيات الكبرى وما لازمها من صراعات طويلة الأمد 
 الحر.  

لقد صارت تقنية التواصل هي الأفق الذي تتشكل فيه المفاهيم سواء العلمية أو الأخلاقية أو السياسية من 
جديد. لم تعد المفاهيم الموروثة من عصر الصراع الأيديولوجي كافية لإضاءة الواقع المعاصر؛ فكان من المهم إعادة 

الر  المفاهيم أو نحت مفاهيم جديدة تفي بالمتطلبات  التسامح، تشكيل  العدالة،  المفاهيم: الحرية،  اهنة. ومن هذه 
الحوار، التعايش، ... إلخ. إن مراجعة المفاهيم هي مسؤولية الفلاسفة الأخلاقيين اليوم، علاوة على المتخصصين في 

الصرا  أفق  وفي  اللغوي،  المنعطف  إبان  الفكرُ،  وإذا كان  الدولية.  والعلاقات  والاجتماعية  الثقافية  ع الدراسات 
الأيديولوجي، كان يميل نحو إنكار وجود مشتركات أخلاقية بين البشر، فإن التحول التاريخي يقتضي إعادة النظر 
في هذا الإنكار. إن الفضاء الكون الذي بدأت التقنية تؤسس له قادر على أن يكون "مسطحاً" جديداً لتأسيس 

تتجاهل حق كل شعب في التميز والاختلاف. إن مفهوم   أخلاقيات مشتركة لا تهدر الأبعاد الثقافية المتنوعة ولا 
يعلن مبدئياً عن تلك الإمكانية؛ فالتعايش يحدث بين نسقين ثقافيين مختلفين، وبعبارة أخرى:   - مثلاً   -كالتعايش

 بين مرجعيات أخلاقية متغايرة. وإذا كان تحقيق التعايش ممكناً فإن تأسيس أخلاقيات مشتركة أمر ممكن أيضاً. 

 رئيس التحرير

 



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   5  

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل 
 عبد الصمد زهور 

 أستاذ التعليم العالي بالكلية المتعددة التخصصات 

  جامعة مولاي إسماعيل مكناس، المملكة المغربية 

 تمهيد 

عرف حقل الحجاج ازدهارا ملحوظا في الفترة المعاصرة بعد التجديد المفاهيمي والنظري الواسع الذي عرفه 
التواصل، أخلاقيات المناقشة، هذا الحقل، حيث نجد من بين المفاهيم المؤسسة لنظريات الحجاج المعاصرة مفاهيم:  

وجهات النظر، فرضية ضمنية، مخطط الحجة، التفكير النقدي، المغالطة، السلم الحجاجي، الخطابة الجديدة، 
، وقد سبق أن أكد الدكتور حمو النقاري أن المقام الحجاجي مقام ثنائي الصوت، الإقناع، التبرير، التأويل...الخ

مقارنة بالمقام البرهان، أي أنه مقام يرتبط باللغة الطبيعية التي هي لغة التواصل اليومي وليست باللغة الرمزية، ولما 
كان الأمر كذلك وجب أن تتم الدراسة الفلسفية للحجاج من خلال ربطه بمفاهيم أساسية تعكس هذه الثنائية 
وتنظر في طبيعة تشكلها وأبعادها، وهو ما يمكن إيضاحه من خلال دراسة صلة الحجاج بمفاهيم: التواصل، التفكير 

 النقدي والتأويل. 

بالإضافة إلى ذلك أصبح حقل الحجاج يحتل موقع الصدارة في الدراسات اللغوية والمنطقية المعاصرة، في الوقت 
الذي كان فيه قد تعرض للإهمال والتشويه خلال فترة العصور الوسطى والفترة الحديثة، في إطار السعي للانتصار 

أن ينقل ملامح هذا التحول في   Philippe Bretonن  لميتافيزيقا الوضوح وإبعاد الملتبس، وقد حاول فليب بروطو 
كتابه "الحجاج في التواصل" فعبر عن ذلك قائلا أن المقصود بالخطابة في الفترة المعاصرة ليس هو الأساليب التنميقية 

ل في نقد منه لأطروحة العصور الوسطى، ولا هي امتثال للصرامة الديكارتية في نقد منه لأطروحة العصر الحديث، ب
إنها على الحقيقة نظرية في الخطابات التواصلية، ومن ثمة فهي تعود بجذورها لنظرية الحجاج القديمة، خصوصا في 

قبل أن تتعرض لمحاولة إقبار تحت   Quintilianusوكونتليان    Ciceroصيغتها الأرسطية التي استمرت مع شيشرون  
  (1) تأثير النزعة الصورية والوضعية.

 
 
 . 12ص    2013  ،المركز القومي للترجمة، القاهرة ترجمة عبد الواحد التهامي العلمي ومحمد مشبال، ،الحجاج في التواصل فليب بروطون،   ( 1)



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  6   

والمقصود هنا أنه انتقال مكن   (1) عبر بروطون عن هذا التحول بقوله إنه أفول للبلاغة وانبعاث للحجاج،
التواصل   المتعلقة بقضايا  المنطقي، دون أن يفقدهما خصوصيتهما  الخطابة والحجاج عموما من استعادة طابعهما 
الإنسانية واللغة الطبيعية مع ما يترتب عنها من قواعد أخلاقية تنظم الوجود الجماعي للإنسان. بناء على ذلك صار 

صر يتجسد من خلال نظريات مختلفة يتداخل فيها الفلسفي بالمنطقي واللغوي والأخلاقي، الحديث عن الحجاج المعا
 من بينها على سبيل المثال: 

تولمين   - الحجاجية عند  الحجة   : Stephen Toulminالنظرية  "استعمالات  بعد ظهور كتاب  تبلورت 
The Uses of Argument  بحيث قدم فيه تولمين تحليلا ذا طبيعة إجرائية موجه صوب 1958" سنة ،

القولبة  المنفلتة من مجال  الحياتية  الميادين  مختلف  الدعاوى في  تبرير  منطق  الكشف عن  اليومي، بهدف 
 . الصورية

: ارتبطت هذه Lucie Olbrechts-Tytecaوتيتكا    ChaÏm perlemanالخطابة الجديدة لبيرلمان   -
الجديدة" سنة   المؤلفان إحياء 1958النظرية بظهور كتاب "دراسة في الحجاج: الخطابة  ، حيث حاول 

الحجاجية التي يمكن أن تعتمد في التأثير والإقناع    النظرية الحجاجية الأرسطية، مع جرد مختلف التقنيات
المبتغى يمكن أن يتحقق من خلال حجج منطقية وأخرى مرتبطة  أثناء مخاطبة الجمهور، علما أن هذا 

 بالواقع.

: ظهرت هذه المقاربة الحجاجية بالولايات المتحدة الأمريكية وكندا، مع كل من نظرية المنطق اللاصوري -
بلير هنري جونسون   Anthony Blair أنتون  مع Ralph Henry Johnsonورالف  للتلاؤم  ، في محاولة 

خصوصيات اللغة الطبيعية، وهكذا لم تعد الحجة مرتبطة بسلامة المعنى واحترام مبادئ التفكير المستمدة 
من المنطق الأرسطي الصوري، بل صارت الرؤية السياقية هي المحدد، حيث يكون حصول الثقة وكفاية 

 .الأدلة هي العوامل المؤثرة في فعل المحاججة والإقناع

  Oswald Ducrot  ديكروظهر هذا التوجه مع كل من أوزفلت    الحجاج الرديكالي أو الحجاج اللغوي: -

أنسكومبر   تكون Jean- Claude Anscombreوجون كلود  بحيث  باللغة،  الحجاج  ربط  خلاله  وتم   ،
الملفوظات المشكلة لجملة ما حاملة لعلاقات حجاجية، وهو ما حاولا الكشف عنه من خلال منهج 

 وصفي تبرز ملامحه في عدد من الأعمال من قبيل "الحجاج في الخطاب"، و"السلالم الحجاجية".

 
 
 . 20المرجع نفسه، ص  ( 1)



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   7  

هي مقاربة تنظر إلى الحجاج على أساس أنه مدخل لإيجاد حلول لقضايا خلافية   المقاربة الجدلية الحديثة:  -
بارث   مارغريت  إليس  مع  التوجه  هذا  بداية  وقد كانت  منظمة،  مناقشة  بناء  خلال   Elseمن 

Margarete Barth    وإريك كاربErik Krabbe،   حيث اشتغلا على سبل المحافظة على صلاحية الدعوى
 ، Paul Lorenzenلورنزن  بول  و   Kuno Lorenzورنز  في إطار تنازلات، وقد تطور هذا الاتّاه مع كينو ل 

في تطوير هذه المقاربة من خلال ربطها بنظرية   Frans van Eemerenكما ساهمت أعمال فرانس فان إيمرن  
 أفعال الكلام في محاولة لبناء تداولية حجاجية. 

: هي بمثابة تطوير لمجهودات بيرلمان وتيتكا، ارتبطت بمجهودات عدد من الباحثين المقاربة الخطابية الحديثة -
بالولايات المتحدة الأمريكية، والمبتغى العام من هذا التوجه، هو   Olivier Reboulأمثال أوليفي روبول  

رفع سمة اللاعقلانية عن الفعل الخطابي، خصوصا بعد أن تمت مراجعة مفهوم العقل ومحددات العقلانية 
 (1) في الفترة المعاصرة.

، من خلال فلسفة الحجاج في صلتها بأخلاقيات التواصلإبراز ملامح    الدراسة سنحاول إذن من خلال هذه  
التواصل، التفكير النقدي الأساسية التي ارتكز عليها، ونقصد هنا أساسا مفاهيم:    المفاهيمبعض    على التركيز  

، وهي كلها مفاهيم تتكامل فيما بينها من أجل رسم ملامح المجتمع الإنسان الحضاري الذي يتمسك والتأويل
 بأخلاقيات المناقشة ضدا على مختلف أشكال العنف والتعصب. 

 الحجاج وأخلاقيات التواصل  -1

يعتبر مفهوم التواصل من المفاهيم الجوهرية التي رسمت ملامح الحقبة المعاصرة بل والفلسفة المعاصرة كما هو 
باعتباره   Jürgen Habermasظاهر من خلال الحضور القوي لهذا المفهوم في المشروع الفلسفي ليورغن هابرماس  

واحدا من أبرز فلاسفة هذه الحقبة الذين عملوا على استعادة المشروع الأخلاقي للفيلسوف الألمان إيمانويل كانط 
Emmanuel Kant  .مع ربطه بمتطلبات المجتمع الديمقراطي المعاصر 

لقد ازدهرت تقنيات الإعلام والاتصال بشكل ملفت للانتباه، بداية من الراديو مرورا بالتلفزيون وصولا إلى 
الهواتف الذكية وشبكة الانترنيت، بشكل جعل من الاتصال وما يستلزمه من تواصل سمة للعصر، وهو ما تطلب 

 
 

(1) Frans van Eemeren, The State of the Art in Argumentation Theory, in: Crucial Concepts in Argumentation 
Theory, Frans van Eemeren (ed), Amsterdam university press, Amsterdam, 2001, PP 12 - 16. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  8   

أشكال  مختلف  فيه  برزت  سياق  في  التواصل،  قرين  الحجاج  ليغدو  الحجاجية  الدراسات  إحياء  ضمني  بشكل 
 الاختلافات الثقافية: اللغوية، الدينية، العرقية...الخ.

لقد شكل مفهوم الحجاج في ارتباطه بمفهوم التواصل علامة مميزة للفكر الفلسفي المعاصر، وهو ما أشار إليه 
في كتابه "الحجاج في التواصل" عندما قال أن الحجاج شكل "قطيعة مع التصور   Philippe Bretonفيليب بروتون  

الديكارتي للعقل... وهو التصور الذي كان يرى أن العقلانية مفهوم مطابق للمناهج العلمية، وأن الأدلة المقبولة 
ا تّافي الحقيقية ولا ينبغي هي الأدلة التي تحض بتقدير العلوم الطبيعية، أما الحجج المبنية على ما هو محتمل فإنه

ت غير الاعتداد بها، إن البلاغة ونظرية الحجاج تقران بأن العقل بالمفهوم الديكارتي لا يتمتع بالكفاية في المجالا
 ( 1) .الخاضعة للحساب مثل المجال الإنسان"

بسيادة ثقافة الوضوح، التي ولدت نزعة تّريبية عندما   بروطون إذا كان التصور الديكارتي قد ارتبط حسب  
، ونزعة صورية عندما ارتبطت بما هو عقلان، ونزعة استقلال فردان عندما ارتبطت بما هو حسيارتبطت بما هو  

عقدي، فإن إهمال جوانب اللغة وميادين الالتباس والغموض الإنسانية خصوصا بعد سيادة تقنيات الإعلام والاتصال 
في مصنفه "دراسة الحجاج، الخطابة الجديدة" محاولا   بيرلمانأبرز الأهمية الكبرى للتواصل والمحاججة، وهو ما بينه  

تشكيل قطيعة من التصور الديكارتي للعقل والاستدلال، أو مع التصور الأداتي للعقل في مقابل الدفاع عن راهنية 
 (2) ل التواصلي الحجاجي.العق

خلاصة هذا الانتقال أنه لكي ينجح التواصل بما هو مطلب ملح في الوقت الراهن، ولكي يتم تدبير الاختلاف 
بما هو معطى جوهري في الحياة الاجتماعية، فإنه من اللازم إيلاء الأهمية للحجاج بما هو سبيل أمثل لإنجاح التواصل،  

د وسيلة متينة لإشراك الآخر في الرأي، عن ممارسة العنف وقد عبر عن ذلك بروطون بقوله "يبتعد الحجاج، الذي يع 
من حيث هي   ،Citoyennetéإنه فعل مرتبط بالمواطنة    (3) ،الإقناعي، كما يبتعد عن الإغراء أو البرهنة العلمية"

القدرة على الفاعلية في الفضاء العمومي الذي يضمن حرية النقاش والتعبير، وهو ما يذكرنا بلحظة مهد الحجاج 
مع الحركة السفسطائية والديمقراطية الأثينية، لذلك يذهب بروطون أيضا إلى القول بأن الحجاج هو بمثابة أخلاق 

 .éthique de la communication  للتواصل

 
 
 . 11 - 10 ص  مرجع سابق،فيليب بروطون، الحجاج في التواصل،  ( 1)
 . 22المرجع نفسه، ص  ( 2)
 .  26المرجع نفسه، ص  ( 3)



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   9  

إن اعتلاء مفهوم التواصل مركز الصدارة في الحقبة المعاصرة دليل على أننا أصبحنا نعيش في عالم مفتوح تتعد   
فيه الآراء والأنشطة الإنسانية، وتعبر فيه كل ثقافة عن نفسها، شأنها شأن باقي الثقافات الأخرى. من ثمة فالحجاج 
هو بمثابة قوة منظمة للتواصل تضفي عليه طابع العقلانية، بل يمكن القول أن هنالك علاقة تضايف بين التواصل  
والحجاج فكلما حضر أحدهما حضر الآخر، وكلما غاب أحدهما غاب الآخر كذلك فـ "الصورة العامة للخروج من 

خرين، المعرفة الكاملة، أو الحقيقة الكاملة، والسعي لفرضها على الآ  بادعاء دائرة الحوار هي الخروج إلى دائرة المطلق:  
 .(1) أو تعويض ذلك كله بعنف مادي مكسوا بالألفاظ، من قبيل التهديد والكذب والقذف أو عنف تخييلي رمزي" 

الوحدة  وضمان  التفاهم  بناء  أجل  من  معه  التواصل  يجب  الذي  المختلف  الآخر  بوجود  الحجاج  يعترف 
والتماسك الذي يفترضه الوجود الجماعي، وهو ما أكده الدكتور حمو النقاري بقوله "لقد تم تناول الحوار الاختلافي، 

  اثنيني، بمعنى أن "المقام التواصلي  (2) ير بالقول"في المنطق الحجاجي الغربي المعاصر، ضمن درس ظاهرة التوجه إلى الغ
، لذلك يفترض التواصل الحجاج ويفترض الحجاج التواصل، "إذ لا يمكن أن نبلّغ )أو نقُنع( شيئا ما (3) الصوت"

دون وجود الآخر، ولا يكون هذا الأخر فقط مستقبلا أو سامعا محايدا، بل يكون فاعلا أي سائلا ومجيبا في الآن 
 . (4)نفسه"

يلتقي الحجاج بالتواصل عند بؤرة اللغة، فإذا كانت وظيفة هذه الأخيرة هي التواصل على حد تعبير رومان 
، فإن الحجاج أيضا يرتبط "ارتباط عميقا باللغة البشرية، وهو إحدى إمكاناتها Roman Jakobsonجاكوبسون  

؛ معنى ذلك أن التواصل يقتضي تفعيل اللغة بأقصى إمكاناتها، بحيث يتجسد على شكل محاججة، (5)الكبرى"
لذلك يقول بروطون "يفترض الفعل الحجاجي أن الشخص الذي يخضع له، يدرك أنه مندمج في موقف تواصلي...  

 (6) .لا كونيا("في هذا الاتّاه لا يكون الحجاج كونيا أبدا )بينما يكون الاستدلال ببرهان رياضي مث

أفضى الاهتمام المتزايد بالتواصل في المرحلة المعاصرة إلى الاهتمام بالحجاج من حيث هو أداة لترشيد التواصل  
الإنسان وبناءه على نحو مقبول، ومعنى ذلك أن بين مفهومي التواصل والحجاج علاقة تضايف، إذ "يفيد الحجاج 

 
 
 . 15، ص  2000  ، الدار البيضاء،محمد العمري، دائرة الحوار ومزالق العنف، كشف أساليب الإعنات والمغالطة، مساهمة في تخليق الخطاب، أفريقيا الشرق ( 1)
 . 20، ص 2014، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت منطق تدبير الاختلاف من خلال أعمال طه عبد الرحمن حمو النقاري،  ( 2)
 . 22المرجع نفسه، ص  ( 3)
 . 200، ص 2006  الدار البيضاء، عبد السلام عشير، عندما نتواصل نغير، مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل والحجاج، أفريقيا الشرق،  ( 4)
 . 31، مرجع سابق، ص الحجاج في التواصلفيليب بروطون،  ( 5)
 . 33المرجع نفسه، ص  ( 6)



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  10   

التواصل... ليس الحجاج إقناعا مفروضا... الحجاج معناه البرهان، أي اقتراح الرأي على الآخرين وتزويدهم بالأدلة 
 .(1) العقلية"

 أخلاقيات الحوار ومطلب التفكير النقدي   -2

متى كان الحديث حديثا عن الحجاج كان في نفس الوقت حديثا عن التفكير النقدي، فلكي يبنى الأول على 
النحو المطلوب يحتاج إلى تفكير نقدي، وهذا الأخير بحاجة إلى الحجاج لأنه هو السبيل الذي يكشف من خلاله 

ذاته، من حيث هو أساسا تفكير في التفكير وطرقه السليمة التي تّنبنا الوقوع ضحية المغالطة والخطأ الذي يجد   عن
في الأنساق غير الصورية وسطا خصبا للتكاثر بسبب التباس اللغة البشرية وغموض المقاصد التي تحملها في كثير 

 من الأحيان. 

عبر الدكتور حسان الباهي في كتابه "الحوار ومنهجية التفكير النقدي" عن هذا التلازم الماهوي بين التفكير   
النقدي والحجاج، عدما قال إن النتائج التي حققتها مختلف الحقول المعرفية في مقاربتها للتفاعلات التواصلية والحوارية  

م أنساق  خلق  بوجوب  الاقتناع  زيادة  "على  الكفيلة ساعدت  فهي  صوري(،  )غير  طبيعي  منحى  ذات  نطقية 
بالاستجابة لمختلف أنوع التفاعلات الحوارية. الأمر الذي دفع بالعديد من الدارسين إلى المناداة بتكثيف البحث 
للكشف عن مزيد من العلاقات التي يمكن إقامتها بين الحجاج والأنساق المنطقية غير الصورية، أو بين التفكير 

 .(2) والمنطق غير الصوري"  النقدي

والتفكير  الأخير  التواصل والحجاج، وبين هذا  بين  بوجود علاقة تضايف  الإقرار  أن  ما سبق  إلى  نضيف 
النقدي، يقتضي الإقرار بوجود علاقة تضايف ثلاثية الأبعاد، بين التواصل والحجاج والتفكير النقدي، حيث يطور 

وهو ما يقر به كذلك الدكتور حسان الباهي عندما يحدد "دور المقاربة الحجاجية   (3) كل منهم الآخر في نفس الوقت،

 
 
 . 33المرجع نفسه، ص  ( 1)

الذي سبق أن كشفنا عن أوجه    Démonstrationللنص الأصلي باللغة الفرنسية أن المقصود بالبرهان هنا ليس هو البرهان الرياضي  يظهر من خلال مراجعتنا   -
في الفصل الأول من هذا الباب، بل المقصود منه هو العقلنة بمعناها الواسع الذي يتجاوز محدودية النزعة    Argumentationالاختلاف الجذرية بينه وبين الحجاج  

 la raison argumentative(، ويقول في موضع آخر )Argumenter c’est raisonnerالصورية، ودليل ذلك أن بروطون يقول باللسان الفرنسي ) 
est, en creux, ce que n'est pas la raison scientifique ou la rhétorique des passions  وقد وضع المترجم مقابل هذا النص ما ،)

(، والأولى هنا الاستعاضة عن لفظ البرهان الحجاجي بالعقل الحجاجي لتجنب كل  56مفاده أن "البرهان الحجاجي هو ما ليس برهانا علميا أو بلاغة عاطفية"، )ص  
 . خلط ممكن بين البرهان والحجاج 

Philippe Breton, L'argumentation dans la communication, Éditions La Découverte, Paris, 2003, P 17 et P 37. 
 . 151، ص  2003الباهي، الحوار ومنهجية التفكير النقدي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، حسان  ( 2)
تبينه من خلال التكوينات الجامعية عن بعد المرتبطة كذلك بالتفكير النقدي، والتي سنورد    يمكن تبين هذا الأمر من خلال مختلف المؤلفات التي كتبت حول التفكير النقدي، ويمكن  ( 3)

أن المحاججة بدون وجود تفكير نقدي  روابط الاطلاع عليها أسفله. فهنالك إجماع على أن المحاججة تقتضي وجود سياق تواصلي محكوم بحرية التعبير، مثلما أن هنالك إجماع على  



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   11  

في شرح ما يحمله كل من السؤال والجواب في سياق حجاجي انطلاقا من تفكير نقدي حجاجي... لقد كان لتوجه 
التفكير النقدي دور كبير في تطوير النظرية الحوارية انطلاقا من عدة أنواع من الحوار التواصلي وخصوصا ما اصطلح 

، ومعنى ذلك أن الاهتمام بالحجاج في سياق تواصلي يتطلب تطوير القدرة (1) عليه باسم التفكير أو الحوار النقدي" 
 على التفكير النقدي من قبل المتحاورين، حتى يكون بناء النتائج مشتركا، وحتى يتلازم القول بالفعل. 

لذلك انفتحت الدراسات الحجاجية على دراسة الأفعال الكلامية المركبة التي كان قد وضعها أسسها جون 
في كتابه "نظرية أفعال الكلام"، وعلى أطروحة ربط التواصل بالتعاون التي كان قد شيد أركانها  John Searleسورل  

من خلال مساهمة بعنوان "المنطق والتخاطب". فالفعل التواصلي الحجاجي هو ذو طبيعة  Paul Griceبول غرايس  
جدلية بالمعنى الواسع، حيث يتفاعل السائل والمجيب من أجل بناء نتيجة معقولة بناء على قواعد يتم التوافق حولها  

ثنيني للممارسة الحجاجية، بما هي ممارسة غير بطريقة نقدية، ومعنى ذلك أن التفكير النقدي يعزز البعد التواصلي الا
 (2)إقصائية مقارنة بالممارسة البرهانية.

هذا التلازم بين التفكير النقدي والتواصل والحجاج يظهر كذلك من خلال ما ذهب إليه الفيلسوف الأمريكي 
النقدي يرتبط بسقراط    John Deweyجون ديوي   الفكر  ، علما أن هذا الأخير جعل Socrateمن كون نشوء 

ويذهب جاي   (3) فلسفته صنو حواراته اليومية مع مختلف أطياف المجتمع الأثيني في محاولة منه لتحقيق الإقناع برؤاه،
إلى أبعد من ذلك عندما يربط نشأة التفكير النقدي وأصوله بفلاسفة المرحلة الما قبل   Guy Haarscherهارشر  

سقراطية، الذين أقاموا فيما بينهم حوارا بطريقة غير مباشرة حول موضوع واحد هو موضوع أصل الكون، وحاول 
با  السفسطائيون  يستنتج  أن  قبل  الحقيقي،  هو  تصوره  الكفيلة بجعل  الحجج  تقديم  منهم  هذا كل  لانطلاق من 

 
 

عن التفكير النقدي كان لا بد من أن يكون  تؤول إلى تنميق لغوي وبلاغي أو إلى تلاعب بالألفاظ والسقوط ضحية المغالطات المنطقية، من ثمة نجد دائما أنه كلما كان الحديث حديثا  
 في نفس الوقت حديثا عن الحجاج. 

 راجع بهذا الصدد ما يلي: 
مخلوف،   - النقديأميرة  التفكير  إلى  مارس  مدخل  المفتوح،  للتعليم  العربية  المنصة  رواق،  منصة  الرابط:  2018،  عبر   ،

https://www.rwaq.org/courses/critical_thinking-2/announcements 
Guy Haarscher, Développer sa pensée critique, MOOC (Massive Open Online Course), Université Libre de 
Bruxelles, mars 2017. 
Lien:https://www.funmooc.fr/courses/ulb/44003S02/session02/about. 

 . 2007عادل مصطفى، المغالطات المنطقية، طبيعتنا الثانية وخبزنا اليومي، فصول في المنطق غير الصوري، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة،   -
Joe Lau, An introduction to critical thinking and creativity: think more, think better, Published by John Wiley & 
Sons, New Jersey, 2011, PP 69 and 223. 
Elliot Cohen, Critical Thinking Unleashed, Rowman & Littlefield Publishers, USA, 2009, PP 11- 22. 

 . 151، مرجع سابق، ص الحوار ومنهجية التفكير النقديحسان الباهي،  ( 1)
 . 155  -151 صالمرجع نفسه،   ( 2)
 . 15 - 14  ص،  2009، الرياض، تعريب ياسر العيتي، دار السيد للنشر، التفكير الناقدآلك فشر،   ( 3)

https://www.fun-mooc.fr/courses/ulb/44003S02/session02/about


 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  12   

الاختلاف والتعدد في الحقائق أطروحة دافعو فيها عن الطابع الذاتي والاحتمال للحقيقة، وهو ما استدعى تدخلا 
 ( 1)أفلاطونيا وأرسطيا غايته تنظيم كيفية اشتغال العقل الإنسان. 

مُبسطا "فإذا تعلمت، مثلا، كيف تبني   Alec Fisherأما من حيث دلالة التفكير النقدي فيقول آلك فشر  
، فلن يصعب عليك أن تكون مفكرا (2) حجة، وكيف تحكم على صدق مصدر ومقدار الثقة به أو تتخذ قرار"

بطريقة نقدية. هنا تظهر الممارسة الحجاجية كآلية للتفكير النقدي، ويظهر التفكير النقدي في نفس الوقت كغاية 
، إذ لا يتوقف التفكير النقدي عند حدود موضوع (3)للممارسة الحجاجية، من حيث هي "مهارات قابلة للنقل" 

وهو ما يعُبر عنه فيشر   (4) محدد، بل هو تفكير في التفكير بشكل يقود إلى الإبداع المتجدد ضمن مختلف السياقات، 
بقوله أيضا "إن التفكير الناقد هو تفكير في أي موضوع، أو فحوى أو مشكلة، حيث يحسن المفكر نوع تفكيره 

 . (5)بعنايته الماهرة ببنية التفكير الموروث وتطبيق معايير عقلية عليه"

  Tracy Bawelهذا المبتغى الذي يقود إليه الانطلاق من منطلق نقدي هو الذي عبر عنه كذلك تريسي بويل  

في كتابهما المشترك "التفكير النقدي" عندما قالا "ليست كل الحجج هي حجج جيدة.   Gary Kempوجاري كمب  
، ومعنى ذلك أن الحجة (6) الحجج الجيدة هي تلك الحجج التي تقدم لنا أسبابا وجيهة للفعل أو لقبول زعم ما" 

تكون كذلك عندما يفُكَّر فيها بطريقة نقدية، ورغم ذلك تحافظ على جدارتها، فتكون من هذا المنطلق ليست مجرد 
 إبداع للذات القارئة أو المستمعة أو المستقبلة، بشكل يقود إلى تقويض ثنائية موضوع/ ذات، كاتب/ قارئ. 

 التأويل مدخلا لتدبير الاختلاف .  3

ينضاف إلى العلاقة الثلاثية الأبعاد المشار إليها سلفا بين الحجاج والتواصل والتفكير النقدي، بعُدٌ رابع لتغدو 
قابلية  مرتبط بخاصية  بعد  للإبداع، وهو  المدخل  هو  التأويلي من حيث  البعد  الأبعاد، وهو  رباعية  العلاقة  هذه 

ختلفة، ومرتبط بكون النتيجة المتوصل إليها بطريقة تشاركية استراتيجيات التفكير النقدي للنقل حسب السياقات الم
 خلال العملية التواصلية المبنية حجاجيا تكون أغنى من توقعات كل فرد في عزلته.

 
 

(1)  Guy Haarscher, Quelques éléments d’histoire de la pensée critique, in: Développer sa pensée critique, MOOC 
(Massive Open Online Course), Université Libre de Bruxelles, mars 2017, Module 3. 

 . 14، مرجع سابق، ص  التفكير الناقدآلك فشر،   ( 2)
 . 14المرجع نفسه، ص  ( 3)
 . 2013 - 2012، ماستر الفلسفة تأويل وإبداع، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة القاضي عياض، محاضرات وحدة الفكر النقديثريا بركان،  ( 4)
 . 18، مرجع سابق، ص  التفكير الناقدآلك فشر،   ( 5)
 . 53، ص  2015  القاهرة،، ترجمة عصام زكريا جميل، المركز القومي للترجمة، التفكير النقديتريسي بويل، جاري كمب،  ( 6)



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   13  

عندما قال إنه "لا يوجد تأويل   عمارة ناصرأما بخصوص العلاقة بين الحجاج والتأويل فقد عبر عنها الدكتور  
توجد تأويلات متعددة، يعني أن التأويل ليس منطقا خاصا يمكن الوصول من خلاله   وإنماصحيح للنص مطلقا،  

، ومعنى ذلك أن التأويل لا يرتبط بمنطق البرهان، وقيمتي الصدق والكذب الصوريتين، بل (1) إلى نتائج صحيحة"
 .(2)يرتبط على نحو مباشر بالمنطق الحجاجي الاحتمال لأن "الحجاج رافد من روافد الفعل التأويلي"

ولما كان الأمر كذلك كان من الضروري أيضا الإقرار بأن مفهوم الحقيقة من منظور حجاجي لا يحض بصبغة   
الإطلاق، لأن القضايا التي تكون موضوعا للحجاج قضايا إنسانية وإشكالية غير قابلة للحوسبة وإعمال البرهان 

وهو يحاول  Emmanuel Kantى إليه إيمانويل كانط  الرياضي، شأنها شأن القضايا الميتافزيقية التي كان آخر ما انته 
ونحن   (3) سلك درب العلم الآمنة بشأنها في نقده للعقل الخالص، هو إقراره بأنها ليست قضايا علم بل قضايا إيمان، 

نذهب إلى أوسع من ذلك لنقول أنها قضايا تواصل الإنسان، بحكم أن الإيمان هو الآخر يقُدم نفسه كمعطى غير 
 قابل للتفاوض بشأنه، ليقف بذلك حاجزا أمام الفعل الحجاجي.

ية، حقيقة إمكانية، لا تخضع للمبادئ المنطقية، أي أنه لا يمكن أن نميز بين تأويل رمنيوطيقإن "الحقيقة اله  
، ويمكن الذهاب إلى ما هو أبعد من ذلك والقول بأن منطق البرهان نفسه لم يعد ( 4) صحيح وتأويل غير صحيح"

يقوى على تقديم نفسه بوصفه نطاقا لليقين، بمعنى أن العقل العلمي البرهان، أصبح يتحول تدريجا نحو أن يكون 
بكونه تحول من الإبستمولوجيا إلى   Richard Rortyعقلا حجاجيا، في إطار تحول عام وصفه ريتشارد رورتي  

إسحاق نيوتن إلى الفيزياء الرياضة لألبرت إنشتاين، أي الانتقال من   حَكمه الانتقال من فيزياء  (5) ،ارمنيوطيقاله
الفيزيائية نفسها  النظريات  التجربة إلى الخيال، حتى صارت  اليقين إلى الاحتمال، ومن  النسبي، ومن  المطلق إلى 

 ( 6) موضوعا للتأويل.

 Karlحاول أن يبينه مؤسس العقلانية النقدية كارل بوبر    رمنيوطيقاالههذا التحول من الابستمولوجيا إلى  

Popper   اليقين السؤال حول  أن  قال  عندما  العلم،  التي شهدها تاريخ  للتحولات  قراءته  مستفيدا في ذلك من 

 
 
  -بيروت، منشورات الاختلاف   -، دار الفارابيبيروت  -ناشرون   ، الدار العربية للعلومالغربية والتأويل العربي الإسلامي  الهرمنيوطيقااللغة والتأويل، مقاربات في  عمارة ناصر،    ( 1)

 . 32، ص 2007الجزائر،  
 . 463ص    ،2010، تقديم حمادي صمود، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، الحجاج والحقيقة وآفاق التأويلعلي الشبعان،  ( 2)
 . 44  - 31 ص  بيروت،  ، ترجمة موسى وهبة، مركز الإنماء القومي،نقد العقل المحضعمانويل كنط،   ( 3)
 . 32، مرجع سابق، ص اللغة والتأويلعمارة ناصر،  ( 4)

 )5( Rorty Richard, Philosophy and the mirror of nature, Princeton University Press, New Jersey, 1979, P 315 . 
 )6( Harré Rom, The Philosophy of Physic, In: Philosophy of science, Logic and mathematics in the 20 th Century, 
edited by Stuart Shanker, Routledge, London and New York, 1996, PP 214- 235. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  14   

فرضيات  الدوام  على  نكتشفها  التي  القوانين  ميتافيزيقيا، لأن  الكون صار "سؤالا  التي تحكم  المضبوطة  والقوانين 
، وهو يعكس انتقالا من العقل (1) نستطيع على الدوام أيضا تّاوزها، كما نستطيع استنتاجها من تقويمات احتمالية"

البرهان إلى العقل الحجاجي، خصوصا عندما نجد أنفسنا أما قضايا غير قابلة للتكميم الرياضي، بل قضايا مرتبطة 
تقدم نفسها دوما بوصفها علامات منفتحة للتأويل على حد تعبير  بمشكلات الإنسان، ومعبر عنها بلغة إنسانية،

، (2) ... وجوب تأويل محتمل"  الذي قال أن "الشرط في العلامة   Umberto Ecoالفيلسوف الإيطال أمبرتو إيكو  
علما أن تأويل اللغة البشرية وعلامتها مدخل من مداخل الإبداع والتجديد، حيث إن العلامة بالتعريف هي "شيء 

، فبالتأويل نصنع عوالم جديدة ممكنة بشكل مستمر، ونكون هنا قد (3)من خلال التعرف عليه نعرف شيئا إضافيا"
 انفتحنا على التراث أو على المكتوب أو على الواقع دون أن نجعله يستغرقنا.

لغوية  مكانية،  زمانية،  سياقية:  بمحددات  محكومة  الأصل  في  لأنها  التأويل،  الحجة  تفترض  هكذا 
التأويلي،  الفعل  تقبل  لا  أو  تفترض  لا  ثابتة  هوية  للنصوص  بأن  للقول  سبيل  لا  ثمة  ومن  وعاطفية...الخ، 

سياق معين، ولكنها قد   فالاستراتيجيات الحجاجية من حيث هي محكومة بالمحددات السابقة قد تكون مقنعة في 
لا تكون كذلك عندما يتعلق الأمر بسياق آخر، خصوصا إذا ما استحضرنا أننا نعيش اليوم في عالم يطبعه التغير 
باستمرار، عالم ينُادي بتوسيع دائرة حرية التعبير، بعد أن اتسعت فيه دائرة التواصل ليصير لا محدودا، وينطبع في 

 (4) قه ازدهار كبير لوسائل الإعلام والاتصال مع سيادة ملحوظة لثقافة الصورة.نفس الوقت بطابع سياسي يراف

الذي عبر عنه ابن رشد  Protagorasعلى هذا النحو يكون من الضروري الإقرار براهنية التصور بروتاغوراس  
كذلك لأنه موضوع تأويل   ، وهو(5) في تفسيره لكتاب ما بعد الطبيعة، وهو تصور مفاده إن "كل ظن صادق"

محتمل، وهو كذلك لأن الحجة ليست تشكيلا صوريا ينشد اليقين، بل هي تشكيل احتمال غايته الدفاع عن 
، ووفق هذا المنظور يشكل الحجاج مع ما يرتبط به من الصلاحية وفق شروط ثقافية واجتماعية وسياسية معينة

أخلاقيات مدخلا لتدبير الاختلاف ونبذ مختلف أشكال التعصب، وذلك عبر التأويل الإيجابي للنصوص والأفعال 

 
 
 . 269 -268 ص ، 2006، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، البغدادي، ترجمة محمد منطق البحث العلميبوبر كارل،  ( 1)
 . 109، ص  2005، ترجمة أحمد الصمعي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، السيميائية وفلسفة اللغةأمبرتو إيكو،  ( 2)
 . 69 - 68 صالمرجع نفسه،   ( 3)

(4) Martin Camper, Arguing Over texts, The Rhetoric of Interpretation, Oxford University Press, New York, 2018, 
PP 7- 9. 
(5) Averroès, Tafsir Ma Ba‘d AT-Tbi‘at (grand commentaire de la métaphasique), établi par Maurice Bouyges, 
Imprimerie catholique, Beyrouth, 1938, P 405. 



 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   15  

وفق رؤية تعلي من شأن الإنسانية على حساب مختلف الخصوصيات التي يمكن أن تكون منطلقا للتعصب عبر 
 سوء تقدير ناتج عن وهم وجود اليقين والحقيقية الثابتة.

من ثمة يكون التعامل الحجاجي مع النصوص تعاملا يعطي أكله عندما يجعل هذه النصوص موضوع تأويلات 
محتملة، لأنه بذلك يخرجها من دائرة المنسي والإمكان المستنفد إلى دائرة الحاضر والقابلية للتجديد، ومن ثمة يكون 

ص لتحرير الكلام الحي والذي هو مُعتم ومغمور أو مبتغى المقاربة الحجاجية والتأويلية للنصوص هو "فك رموز الن
 .(1) مُجمد داخل الكتابة"

 على سبيل الختم 

يقوم الحجاج على فرضية وجود طرفين مختلفين حول مسألة ما، وعلى هذا الأساس يمكن تعريف الحجاج 
بكونه أخلاقا للتواصل، بحيث يفضي العمل بقواعده إلى تدبير الاختلاف بطريقة تحكمها مبادئ التفكير النقدي 

ة والاستسلام لرذيلة التعصب والاقصاء التي لا والتأويل الهادف، مما يجنبنا في نهاية المطاف الاحتكام إلى منطق الغلب
 يمكنها إلا أن تولد ذاتها باستمرار من خلال ما تتركه في الأنفس من حاجة إلى رد الصاع صاعين. 

إن الحجاج بما هو أخلاقيات ضرورية لتدبير التواصل بين أبناء المجتمع الإنسان مدخل لترسيخ قيم التعايش  
والتآزر وتّنب العنف والتعصب، فالمجتمع الحجاجي مجتمع أخلاقي يؤمن بنسبية الحقيقة ولا يستكين لفرضيات 

فرصة لتخليق الوجود الجماعي . يشكل الانفتاح على الدراسات الحجاجية إذن  وجود يقين مطلق وحقيقة نهائية
وتخليصه من أشكال التدبير القائمة على الأهواء والمصال الشخصية، عبر تعويضها بقواعد أخلاقية عقلانية   للإنسان

منطقية تقود في نهاية المطاف إلى التوافق الإرادي القائم على الاقتناع بصلاحية دعوى من كنا نعتبره خصما، فتصير 
 مشتركة مؤسسة للعيش المشترك.دعوى  

  

 
 
 . 32مرجع سابق، ص اللغة والتأويل، عمارة ناصر،  ( 1)



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  16   

 المراجع والمصادر 

Averroès, Tafsir Ma Ba‘d AT-Tbi‘at (grand commentaire de la métaphasique), établi par Maurice 
Bouyges, Imprimerie catholique, Beyrouth, 1938 . 

Elliot Cohen, Critical Thinking Unleashed, Rowman & Littlefield Publishers, USA, 2009 . 
Frans van Eemeren, The State of the Art in Argumentation Theory, in: Crucial Concepts in 

Argumentation Theory, Frans van Eemeren (ed), Amsterdam university press, 
Amsterdam, 2001 . 

Guy Haarscher, Développer sa pensée critique, MOOC (Massive Open Online Course), 
Université Libre de Bruxelles, mars 2018,  

(https://www.funmooc.fr/courses/ulb/44003S02/session02/about) 
Harré Rom, The Philosophy of Physic, in: Philosophy of science, Logic and mathematics in the 

20th Century, edited by Stuart Shanker, Routledge, London and New York, 1996 . 
Joe Lau, An introduction to critical thinking and creativity: think more, think better, Published by 

John Wiley & Sons, New Jersey, 2011. 
Martin Camper, Arguing Over texts, The Rhetoric of Interpretation, Oxford University Press, 

New York, 2018 . 
Philippe Breton, L'argumentation dans la communication, Éditions La Découverte, Paris, 2003 . 
Rorty Richard, Philosophy and the mirror of nature, Princeton University Press, New Jersey, 

1979 . 
 . 2009آلك فشر، التفكير الناقد، تعريب ياسر العيتي، دار السيد للنشر، الرياض، 

 . 2005أمبرتو إيكو، السيميائية وفلسفة اللغة، ترجمة أحمد الصمعي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  

، عبر 2018أميرة مخلوف، مدخل إلى التفكير النقدي، منصة رواق، المنصة العربية للتعليم المفتوح، مارس  
 https://www.rwaq.org/courses/critical_thinking-2/announcementsالرابط:  

 . 2006بوبر كارل، منطق البحث العلمي، ترجمة محمد البغذاذي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  

 . 2015تريسي بويل، جاري كمب، التفكير النقدي، ترجمة عصام زكريا جميل، المركز القومي للترجمة، القاهرة،  

ثريا بركان، محاضرات وحدة الفكر النقدي، ماستر الفلسفة تأويل وإبداع، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 
 . 2013  - 2012جامعة القاضي عياض، 

 . 2003حسان الباهي، الحوار ومنهجية التفكير النقدي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 

https://www.fun-mooc.fr/courses/ulb/44003S02/session02/about
https://www.rwaq.org/courses/critical_thinking-2/announcements


 

 فلسفة الحجاج وأخلاقيات التواصل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   17  

حمو النقاري، منطق تدبير الاختلاف من خلال أعمال طه عبد الرحمن، الشبكة العربية للأبحاث والنشر،  
 . 2014بيروت 

عادل مصطفى، المغالطات المنطقية، طبيعتنا الثانية وخبزنا اليومي، فصول في المنطق غير الصوري، المجلس 
 . 2007الأعلى للثقافة، القاهرة، 

عبد السلام عشير، عندما نتواصل نغير، مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل والحجاج، أفريقيا الشرق، 
 . 2006الدار البيضاء، 

علي الشبعان، الحجاج والحقيقة وآفاق التأويل، تقديم حمادي صمود، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، 
2010 . 

الغربية والتأويل العربي الإسلامي، الدار العربية للعلوم   رمنيوطيقاالهعمارة ناصر، اللغة والتأويل، مقاربات في  
 . 2007الجزائر،    - بيروت، منشورات الاختلاف  -بيروت، دار الفارابي   - ناشرون

 عمانويل كنط، نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، مركز الإنماء القومي، بيروت. 

فليب بروطون، الحجاج في التواصل، ترجمة عبد الواحد التهامي العلمي ومحمد مشبال، المركز القومي للترجمة، 
 . 2013القاهرة، 

محمد العمري، دائرة الحوار ومزالق العنف، كشف أساليب الإعنات والمغالطة، مساهمة في تخليق الخطاب، 
. 2000أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  18   

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 وجاك دريدا  الرويلي في ضيافة ميجان  

 عبدالله المطيري 

 مدخل 

كانت ولا زالت قضايا التواصل بين الإنسان والآخرين أساسية في الفلسفة قديمها وحديثها. والتعبير وسيلة 
التواصل فهو الطريقة التي ينقل بها الواحد منّا ما يريد قوله إلى الآخر. إلا أن "مالا يريد قوله" ينتقل كذلك من 

كل كامل. لهذا السبب كانت مهمة اختيار وسيلة التعبير خلال التعبير، فالتعبير ليس تحت سيطرة الواحد منا بش
"الأفضل" مهمة أساسية في التواصل الإنسان بحيث يتم رفع مستوى النجاح في التعبير والتوصيل من خلال رفع 
مستوى التحكم والسيطرة على ما يتم التعبير عنه. ومن هنا نشأت التراتبية بين طرق التعبير والجدل حول هذه 

 من منظورات أنطولوجية وإبيستمولوجية وأخلاقية وهذه هي القضية التي ستشغلنا في هذه الورقة. الطرق  

 ميجان الرويلي وسؤال الكتابة: 

نشر الدكتور ميجان الرويلي أستاذ الأدب الإنجليزي بجامعة الملك سعود بالرياض كتاباً بعنوان   1996في  
"قضايا نقدية ما بعد بنيوية: سيادة الكتابة، نهاية الكتاب، موت اللفظ، موت المؤلف". يفترض بهذا الكتاب كما 

من الدراسات اللغوية والأدبية، من البنيوية إلى ما يتضح من العنوان أن ينقل الحوار حول النصوص، وما يتعلق بها 
سة للنص اللغوي وكل النصوص  بعد البنيوية. الدراسات البنيوية تسعى للكشف عن البنية الأساسية الكامنة والمؤسِّّ

صادية  الأخرى. هذه البنيوية اللغوية امتداد للبنيوية الشاملة التي تسعى للكشف عن البنية الفكرية والثقافية والاقت
والاجتماعية والتاريخية للتجمّع الإنسان. ما بعد البنيوية، في المقابل، وجدت في هذا البحث عن هذه البنى "المتعالية" 
امتدادا للميتافيزيقا القديمة التي لا تزال تحلم بحقيقة مطلقة وثابتة يمكن البناء عليها دون قلق. لهذا السبب كانت 

المتجاوزة لها تسمى بأسماء دالةّ على موقف مضاد للبنى يتضح هذا من ترجمات المدرسة التيارات الناقدة للبنيوية و 
 بالتقويضية )الترجمة التي يختارها الرويلي( والتفكيكية والتشريحية.   Deconstructionismالأهم  

هذه النقلة للحوار من البنيوية إلى ما بعدها لا تتحقق، بحسب مقدمة الرويلي، بإدخال ما بعد البنيوية  
للساحة العربية، فهذا متحقق، ولكنها تحقق بنقلة معيارية بمعنى نقلة بيان وتوضيح للمفاهيم الأساسية لما بعد البنيوية 

الع الساحة  الضبابية وعدم الانضباط في  الرويلي، "تغص بالأسماء والأشباح وسط حالة من  التي، كما يقول  ربية 
الغربية )الفرنسية على وجه التحديد( كما أصبح من المألوف، إن لم نقل من المستحب، أن يحيل المرء عفويا )لسبب 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   19  

أو لغير سبب( إلى جاك دريدا ورولان بارت، وميشيل فوكو، وجاك لاكان، وكأن باريس أصبحت منبع "موضة" 
(. إلا أن الرويلي يستدرك مباشرة أنه لا يكتب هذا الكتاب باعتباره 9صـ  )الفكر مثلما هي موئل موضة الأزياء"  

رافضاً للنظرية الفرنسية المعاصرة ولا داعياً للأخذ بها بقدر ما يسعى إلى "تتبع "انحفار" مسار بعض الخيوط "على" 
ديب عبدالله بن إدريس (. هذا الموقف "الموضوعي" المعلن في البداية قد يكون خلف حماس الأ 9بعض الثياب" )صـ  

رئيس النادي الأدبي بالرياض، والذي يصنف عادة بالمحافظ، لهذا الكتاب باعتبار أن المؤلف، كما يقول ابن خميس، 
على "غ هي  النقدية لأصحابها كما  النظريات  إيراد  في  والاعتدال  التروي  بل بحماس  التجديد  بحماس  مندفع  ير 

 (. 6حقيقتها لا كما تداولها بعض النقاد العرب بابتسار أو تشويه وغموض" )صـ 

يأتي الكتاب في أربعة أبواب الأول في اللغة والثان في الكتاب والثالث في المؤلف والذات والإنسان والرابع  
في النص وقضاياه. أما القضية التي ستشغلنا بشكل أساسي في هذه الدراسة فهي قضية اللفظ والخطّ أو المشافهة 

لكتاب كما يتضح من مدخل الكتاب المتمثل في صفحة والكتابة أو الكلام والكتابة. وهي القضية الأساسية في ا
هذا الحوار الذي عبّر مبكرا عن قضية فلسفية    ،واحدة عرضت بعضا من حوار سقراط وفايدروس حول الكتابة

شغلت ولا تزال تشغل البحث الفلسفي منذ القدم وهي قضية أشكال التعبير أو أشكال تمثّل الفكر في الذهن 
 والترجمة إلى العربية للرويلي:   Disseminationوالنطق والكتابة. ينقل الرويلي هذا الحوار السقراطي عن دريدا في كتابه  

فقط في أيدي أولئك   سيهيم في كل مكان. فهو لا يقع  – كائنا ما كان   – سقراط: فحالما يكتب شيء، فإن المكتوب 
الذين يفهمونه، وإنما يقع أيضا، بالمثل، في أيدي أولئك الذين لا شأن لهم به. إذ هو لا يعلم كيف يتوجه إلى الأشخاص  
المقصودين لا إلى غير المقصودين. وحين تُساء معاملته ويشوه بطريقة غير عادلة، فإنه يحتاج، دائما، إلى معونة والده، لأن  

يملك قدرة الدفاع عن نفسه أو قدرة إنجاز مستلزماته الخاصة... ولكن أخبرن الآن. هل هناك نوع خطاب  ]المكتوب[ لا  
أن نرى كيف ابتدأ، وإلى  من شأنه أن يكون شقيقا للخطاب المكتوب، إلا أن الشك لا يرقى إلى شرعيته؟ هل نستطيع  

 أي مدى هو أفضل وأكثر فاعلية من الآخر؟  

 فايدروس: وأي نوع خطاب قد خطر لك وما هو أصله؟ 

ويعرف إلى    ، م مع المعرفة والذي كتب على روح المتعلم، أي الذي يستطيع الدفاع عن نفسه ء سقراط: إنه النوع الذي يتوا 
 من يتوجب عليه الحديث وعند مَنْ يتوجب عليه أن يحجم عن قول شيء. 

فايدروس: أتعني خطاب الإنسان ]الرجل[ الذي حقا يعلم، أي الخطاب الحيوي الحي؟ أمن الإنصاف أن تدعو الخطاب  
 المكتوب ظلا ]شبحا[ له فقط؟  

 ( 11صـ  )   سقراط: بالضبط. 

انطلاقا من هذا المدخل سيترافق ما يقوله الرويلي وما يقوله جاك دريدا وكأنهما يسيران في طريق واحدة. 
القضية هنا أن هذا النص لأفلاطون على لسان سقراط أسس لموقف فلسفي قوي مفاده أن التعبير على مراتب 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  20   

ثلاث: الأولى الفكرة في ذهن الإنسان والثانية ما ينطق به الإنسان شفاهة مباشرة والثالثة ما يخطه الإنسان ويكتبه  
الذهنية هي  الصورة  فإذا كان  أولوية وقرب من الحقيقة  الترتيب يعبّر عن  على أشكال خطوط ورسوم. وأن هذا 

رة والتعبير فإن التعبير الشفوي هو الثان والكتابة هي الثالثة. المستوى الأول الذي يعبّر عن التطابق الأكمل بين الفك
الشفاهة والنطق بهذا المعنى أقرب للحقيقة من الكتابة. الشفاهة حضور والكتابة غياب. الشفاهة حضور مباشر 

الكلام   للمتحدث يشرف من خلاله على معنى الكلام وفهمه عند الآخرين. النطق هنا تعبير عن الوالدية التي توجّه 
لمن يستحقه وتدافع عنه في حال أسيء فهمه. في المقابل فإن الكتابة تفقد هذه الإرادة التي تحيط بها وتوجه فعاليتها 
حيث أن النص المكتوب يمكن تداوله بدون كاتبه قراءة ومناقشة. بحسب دريدا/ الرويلي فإن هذا الموقف امتد على 

المدارس البنيوية تحديدا مع دي سوسير فيما يعبّر بشكل عميق عن ما يسمى مدار تاريخ الفلسفة الغربية وصولا إلى  
بميتافيزيقا الحضور. ميتافيزيقا الحضور تربط الحقيقة بالحضور وتعتبر الغياب شاهد على تلاشي الحقيقة. الحضور هنا 

طون ومباشرة الخبرة عند الفلسفات يتمثل في المباشرة بين أطراف العلاقة المعرفية: مباشرة اتصال العقل بالمثل عند أفلا 
التجريبية ومباشرة التعبير كما في النطق. ميتافيزيقا الحضور هذه تعبّر عن نفسها من خلال مركزية مفاهيم مثل الجوهر 

 والهوية والأصل والذاتية وغياب مفاهيم الاختلاف والآخرية. 

اللفظ على   الرويلي ودريدا أمام حالة محددة من تمظهرات ميتافيزيقا الحضور وهي تفضيل  نحن هنا مع 
هة على الكتابة. الكتابة تستدعي معها الغياب والموت. النص المكتوب يمكن أن يكُتب في غياب فالكتابة أو المشا

القارئ ويمكن أن يقرأ في غياب الكاتب كذلك يمكن أن يبقى بعد وفاة الكاتب ووفاة القارئ الذي وجه له وكأنه 
هذه الأفضلية التي تعطيها ميتافيزيقا   . خطاب معلق أو خطاب في حالة دائمة من الانتظار. يشير إلى الموت ولا يموت

 وأخلاقية.   وإبيستمولوجيةالحضور للمشافهة على الكتابة يمكن تفصيلها من أبعاد ثلاثة: أنطولوجية  

، في هذه الحالة من تفضيل الكلام الذاتي ثم المشافهة على الكتابة، نحن أمام تصوّر محدد لطبيعة أنطولوجيّا 
يجد صورته الأدق في حالة التطابق الأولى بين الدال والمدلول أي بين الكلمة والفكرة   ا ذهني    االفكر باعتباره تصوّرً 

فيما يسمى بالكلام النفسي أي الكلام الذي لا يحتاج إلى صوت. في المنطق يتم تحويل الكلمات والأفكار إلى 
ورية للتواصل مع الآخرين رموز تحافظ على حالة التطابق هذه خارج التداول اللغوي. ولكن الإنسان في حاجة ضر 

فة العقلانيين نولوج الداخلي إلى الخارج. كان الحلم القديم ولا يزال عند المناطقة والفلاس و وبالتال للخروج من حالة الم
أي دون أن يمر باللغة المفتوحة على اختلاف   ،هو أن يتمكنوا من نقل المعنى في ذهن الذات إلى ذهن الآخر كما هو

الفهم. نجد هذه الميل عند المتصوفة كذلك حيث المكانة العالية للحقيقة التي تقذف في القلب مباشرة دون واسطة  
 لغوية أو في التواصل التخاطري بين الأفراد دون كلام. 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   21  

يُحكى عن محيي الدين ابن عربي عن لقاءه ابن رشد "دخلتُ يومًا بقرطبة، على قاضيها أبي الوليد بن رشد، 
وكان يرغب في لقائي لما سمع وبلغه ما فتح الله عَلَيَّ في خلوتي، وكان يظُهر التعجب مما سمع؛ فبعثني والدي إليه، 

ئه، وأنا صبي ما بَـقَلَ وجهي، ولا طرَّ شاربي، فلما دخلتُ في حاجة قصدًا منه؛ حتى يجتمع بي، فإنه كان من أصدقا
عليه قام من مكانه إِّلََّ؛ محبَّةً وإعظامًا، فعانقني وقال ل: نعم؟ فقلت له: نعم؟ فزاد فرحه بي، لفهمي عنه، ثم 

دتم الأمر في استشعرتُ بما أفرحه من ذلك، فقلتُ له: لا؟ فانقبض وتغيرَّ لونه، وشكَّ فيما عنده، وقال: كيف وج 
الكشف والفيض الإلهي، هل هو ما أعطاه النظر؟ قلت له: نعم ولا، وبين نعم ولا تطير الأرواح؛ فاصفرَّ لونه، وقعد 

 (. هنا إشارة يعُوّل عليها أكثر من اللغة. 235يحوقل، وعرف ما أشرتُ به إليه" )ابن عربي، الفتوحات المكيّة، صـ 

لذا كان التواصل   ،هذه المرحلة الحدسية لا تتحقق بين الناس، حتى عند من يؤمن بها، إلا في حالات نادرة 
باللغة ضرورة. وباعتبار أن المهمة هي نقل ما في الذهن للآخر فإن الصوت يحضر باعتباره قالب الاتصال المباشر 

نولوج أو الكلام النفسي الأول الذي لم يحتج الصوت. يبدو النطق وكأنه مجرد إتاحة و بذلك الحدس أو بذلك الم
لخروج الأفكار لذا يبدو مباشرا مستعينا بالصوت الذي لا يتطلّب مع الأعضاء السليمة إلا إلى الهواء وكأنه لا 

وائية وكأنه لم يخالطها شيء. يستعين بشيء آخر. تبدو النقلة من الكلام النفسي الأول إلى الكلام الصوتي نقلة ه
الآخر مباشرة في المشهد الصوتي يشير كذلك إلى إمكانية تحقق الهدف الأول في نقل المعنى من الطرف   حضور

الأول إلى الثان مباشرة. في حال الكتابة لدينا استعانة بالخط والتجسيد على جسم آخر وكأننا أمام عملية نسخ 
رة الحسية يعتريها ما يعتري الحواس من محدودية للفكرة الأولى وكأننا أصبحنا أمام الفكرة وصورتها الحسية. الصو 

زمانية ومكانية كما أنها منفصلة بمجرد تدوينها لتكون كينونة مستقلة بإمكانها الترحّل زمانيا ومكانيا بشكل منفصل 
 عن كاتبها. 

نحن أمام مسائل طبيعة المعرفة وحدودها ومصادرها. على مستوى المعرفة نجد أن المدارس   إبستمولوجيا 
الكلاسيكية المثالية والواقعية تكاد تتفق على أن المعرفة صورة منطبعة في الذهن سواء عن العالم الخارجي كما هو 

هنا تحيل على حالة من التطابق بين ما في  الحال عند الواقعيين أو للإدراك والحدس كما عند المثاليين. رمزية الصورة
النقدية التي أدركت أن هذا التطابق غير ممكن باعتبار أن العقل يشكّل  الأذهان وما في الأعيان. حتى المدارس 
صورته الخاصة من الإدراكات الحسية التي يتلقاها من الخارج وبالتال لا يتصوّر إلا ما يظهر لها لا الشيء في ذاته 

الحال عند ايمانويل كانت، إلا أن المعرفة تبقى في تلك المدارس الصورة الذهنية التي تتشكل من تنظيم العقل   كما هو 
للحس. نلاحظ هنا أن الحالة الأولى من الحدس الداخلي أو الكلام النفسي هي الأقرب للصورة المنطبعة في الذهن 

الكاملة وكل ما تّاوزناها باتّاه اللفظ أو الكتابة فقدنا شيئا من وبالتال هي المعبّرة عن المعرفة الحقيقية أو المعرفة  
 الحالة الأولى وكما يقال ليس من رأى كمن سمع. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  22   

إجرائية   البراجماتيةالمدارس    للمعرفة باعتبارها عملية  تسييلها  للمعرفة من خلال  التصوّر  قطعت مع هذا 
عملية. هذا يعني أن "الحقيقة" أصبحت نتيجة لعالم الممارسة وفقا لوسائل الإنسان وغاياته. الممارسة العملية هي 

اتيين باعتبارها الحالة التي تّتمع فيها جممعيار الاختبار ومصداق تحقق الحقيقة. من هنا تأتي محورية الخبرة عند البرا
الغايات والوسائل والنتائج في السياق التواصلي وفي هذه الخبرة تحديدا نقبض على الحقيقة ولكن للحظة واحدة 

تحلّ لندخل في خبرة جديدة نعود فيها لإدخال كل المعارف السابق على أنها فرضيات محتملة في خبرة جديدة. هنا  
اتيين أو الشرط الأول له. ورغم ذلك فقد لاحظ جمالخبرة التواصلية مكان الوعي باعتبارها مصدر المعرفة عند البرا

بعض النقاد تسلّلًا لميتافيزيقا الحضور عند جون ديوي في مفهوم الخبرة التواصلية باعتبارها خبرة تراهن على ما يحضر 
 الآن وهنا من تفاعل ونتائج دون انتباه لما في التواصل ذاته من ضعف وجودي واستناد أول على الغياب. 

الرويلي   عند  ورد  لما  تبعا  بترتيب جديد  والكتابة  الصوت  بين  الأساسية  الاختلافات  عرض  هنا  يمكننا 
 في سياق دور دريدا في أطروحات ما بعد البنيوية:  45-44صـ

 الكتابة الصوت
 خارج الذات  داخل الذات 

 ثانوية أوّلية
 توسّط/اشتقاقية/إرجائية/انحرافية/استبدالية  مباشرة
 جامدة  حيوية
 موت حياة

 الانفصام والانقطاع  اتصال الأطراف 
 أخون وأخطر آمن وأسلم عند نقل المعنى

 الغياب الحضور

 نقد أولوية النطق على الكتابة:

بحسب دريدا والرويلي فإن ميتافيزيقا الحضور المتمثلة هنا في أولوية النطق أو الحديث على الكتابة تعبّر عن 
مشكلة فلسفية تحتاج إلى تقويض. أما من جهة لماذا يعتبر هذا التفضيل مشكلة فيمكن القول بالأسباب التالية: 

ضور والمباشرة في الميتافيزيقا باعتبارها المصدر الموثوق أولا هذا التفضيل مبني على وهم أكبر وهو التعويل على الح 
للوصول للحقيقة. ثانيا أن هذا التفضيل أي تفضيل الكلام على الكتابة مبني على وهم آخر وهو أن الكلام مباشرة 

فإن دريدا للحقيقة. بمعنى أن ميتافيزيقا الحضور قائمة على وهم كبير ووهم داخلي نابع عنه. بالنسبة للوهم الكبير  
يواجهه من خلال الكشف عن تخلله للنصوص الفلسفية الأولى انطلاقا من أفلاطون مرورا بهيجل وروسو وهوسرل 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   23  

وصولا إلى دي سوسير في عملية أساسية تقوم على تقويض النص الفلسفي من الداخل أي من خلال تتبع آثار 
الغياب في دعوى الحضور وآثار الاختلاف في دعوى الاتساق والانتظام. أما بالنسبة للوهم الأصغر الداخلي أي 

في اللفظ أي أن الكلام الشفوي يتحقق   تفضيل اللفظ على الكتابة فيواجهه دريدا من خلال الكشف عن الكتابة 
داخل ذات الشروط التي تتحقق داخلها الكتابة وهي شروط الاختلاف. وبالتال فإن الكتابة "ليست هي فقط 

(. الكتابة بمعنى الخط 45إمكانية الصوت واحتمال وقوعه، بل هي وحدها أصل اللغة وشرط دلالتها" )الرويلي،  
أشكال الكتابة الأم التي ستكون "المعادل للغة النظام عند سوسير، ولذا فهي المكتوب ستكون شكل واحد من  

للأداء الفردي تحققه وأداء وظيفة الوصل والتواصل ولهذا يستطيع أي من الصوت أو الحرف أو   يهيئنظام غائب  
 (. 46أي من المواد المتاحة )الدخان عن الهنود أو حركات الجسد وغيرها( أن يمثلها" )الرويلي، 

في نقد دريدا لسوسير يجتمع نقد الوهم الأول مع نقد الوهم الثان في حالة واحدة. الدعوى الأساسية هنا  
أن سوسير لا يزال يفضّل الصوت على الكتابة رغم أنه الذي نزع دعوى العلاقة الطبيعية بين الدال والمدلول. الدال 

ي والذهني لذلك الصوت أو تلك الكلمة. المجموع بين هو الصوت أو الكلمة المكتوبة والمدلول هو المفهوم النفس
المفهوم في  الكتابة )كتاب( مع  فيها الصوت أو  العلامة. لذا فإن "كتاب" علامة يتوحد  الدال والمدلول يكوّن 
أذهاننا عن الكتاب. الفكرة الجوهرية لدى سوسير والتي خالف فيها الدراسات اللغوية الكلاسيكية هي أن العلاقة 

الدال والمدلول علاقة اعتباطية وليست طبيعية أو منطقية. اعتباطية هنا بمعنى أنها غير ضرورية لا وفقا لقانون بين  
الطبيعة ولا للمنطق العقلي بمعنى أنه كان يمكن أن يكون اسم هذا الشيء الذي نسميه في العربية "كتاب" اسم 

  Bookالذي سمح بدوال مختلفة لذات المدلولات فكلمة    آخر لو توافقنا عليه وهو هو سبب اختلاف اللغات البشرية

 في الإنجليزية تحيل على ذات المدلول الذي يحيل عليه "كتاب" بالعربية. 

وإذا كانت الاعتباطية التي قال بها سوسير تنفي وجود مصدر خارجي يحدد المعنى فإن هذا المعنى، أي معنى  
الكلمات وبالتال المعنى الذي يسير في اللغة، يتحدد داخليا من خلال شبكة الكلمات استنادا على الاختلاف 

وحدات الصوتية المتشابكة، وكل وحدة تختلف فيها بينها "فالكلمة بمعزل عن غيرها لا معنى لها، واللغة نظام من ال
عن الأخرى. هذه الاختلافات تشكّل اللغة، ولهذا فاللغة تعني أن هذه الاختلافات في الصوت تعزل )تفرق( وتميز 
بقية  ما يوجد خارجها، أي  ليس من خلال ما يحتويه وإنما  المطاف  يتحدد في آخر  الكلمة  المفاهيم. فمحتوى 

(. وبالتال فإن معنى "كتاب" لا ينشأ من علّة كامنة فيها ولكن من 37سير نقلا من الرويلي صـ  النظام." )سو 
خلال ما في الخارج في نظام اللغة فـ"كتاب" تأخذ معناها المحدد من خلال الاختلاف مع قلم ودفتر وكمبيوتر.. 

منطق الاختلاف هنا يمكن التعبير عنه من خلال التفريق بين الصياغتين التاليتين: التعريف الإيجابي يقوم على  الخ.
. في المقابل فإن التعريف السلبي يقوم على فكرة تعريف )س( (ص، ع)فكرة تعريف )س( بأنه كذا وكذا، س =  



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  24   

 لا   أنه  باعتبار  محدود  لا  أو   متناهي  لا  السلبي  التعريف  أن  هنا  نلاحظ.  (الخ  ع،  ص،)   ≠بأنه ليس كذا وكذا، س  
لحصر والحد كما في التعريف الإيجابي بل على استحالة كل ذلك بحيث لا يبقى إلا مقاومة الحصر والحد ا  على  يراهن

 المتمثلة في حالة لا نهائية من الاختلاف. 

إلا أن سوسير، بحسب دريدا والرويلي، لا يزال يرث ميتافيزيقا الحضور حين يفكّر في العلاقة بين الصوت  
والكتابة. يقول الرويلي "أما جوهر العلاقة الذي تبناه سوسير، شأنه شأن التناول الأفلاطون، فهو يبرز واضحا في 

قليل من شأن الثان الكتابي والإصرار على دونيته وثانويته  التفريق بين النظام الصوتي والنظام الكتابي أولا. ثم الت
وخطره على اللغة مقابل طبيعة الأول الصوتي وعلو شأنه. ثم بعد ذلك لحظة العودة إلى النظام الكتابي وإثبات أهميه: 

ف عن النظام على الرغم من عيوبه ومخاطره التي يذكرها سوسير نفسه ويذكّر بها، حيث يرى أن النظام الصوتي يختل 
 (. 52الكتابي: "فاللغة إذن تقليد شفهي ثابت محدد مستقل عن الكتابة" )صـ 

لا يريد دريدا أن يعكس الآية ليثبت أولوية الكتابة )بالمعنى الدارج للكلمة( على النطق والشفاهة بل يريد  
أن يكشف عن الاختلاف الكامن في النطق والشفاهة ذاتها. أي أن ما عيبت به الكتابة على طوال تاريخ ميتافيزيقا 

لمشافهة ذاتها وبالتال فالمباشرة الأولى المتخيلة ليست الحضور من غياب وتأجيل وإحالة وخارجية كامن في النطق وا
سوى وهم كبير تأسست عليه ميتافيزيقا الحضور. بنية الدلالة ذاتها، الكامنة في الصوت كذلك، قائمة على الإشارة 

الإحالة والإحالة على شيء آخر سواء كان في الداخل أو في الخارج. الآخرية هذه هي بنية الدلالة ذاتها وهي نظام  
وبنيتها. إذن "لا بد أن ينفصم الدال عن مدلوله حتى يستطيع الإشارة إليه. وهكذا فلا بد لأي منهما أن يقع 

(. هذه البنية يسميها دريدا الكتابة الأصل 57خارج الآخر وإلا لما حصلت الإشارة الدالة ولا الدلالة )الرويلي صـ  
Arche-writing   وهي كامنة في الفكر والنطق والكتابة )بمعنى الخط أو الصورة(. نتحدث هنا عن فجوة أو فراغ

نان(  يصنع الطرفين وبالتال العلاقة التي تنشأ الإحالة والدلالة من خلالها. هذه الفجوة هي التي الكتابة باعتبارها )سِّ
نان لا "كُ لا )كُتّاب( وهذا عنوان كتاب الرويلي المتأخر "جاك دريدا: نحُُ  . السنان جمع 2015تّاب"  وُّ "الكتابة" سِّ

سنّ وسنّ القلم أو الريشة هو الجزء الحاد منه والذي يقوم بإنشاء الحدود والفواصل بين الأحرف والكلمات. في 
(. وبالتال 10، صـ  2015المقابل "الكتّاب" "في اللسان سهم صغير مدوّر الرأس يتعلم به الصبي الرمي" )الرويلي،  

ها دريدا باعتبارها الكتابة الأصلية هي السّنان لا الكُتّاب أي فعل الفصل والقطع والتفريق فإن الكتابة التي يحيل علي
والتوحيد. والتدوين  التقرير  فعل  العلاقة   لا  الذي يكشف عن  الانفصال  والتأجيل.  الانفصال  إذن هذه  الكتابة 

امنة في الكتابة كذلك. هنا نصل لـ والآخرية والإحالة الكامنة في الكتابة والتأجيل الذي يكشف عن الزمنية الك
differance   الشهيرة عند ديريدا والتي تعبّر عن استحالة رد العلاقة الدلالية إلى دلالة بدون انفصال وبدون تأجيل

التي تفترضها ميتافيزيقا الحضور كما أنها تشير إلى طبيعة التركيب  الوحدة المكانية والزمانية  التطابق أو  أي حالة 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   25  

الكامنة في اللغة باعتبار أن اللغة ليست إلا ارتباطات لا تخضع لمعيار أول داخلي أو خارجي ولكنها ارتباطات 
تنشأ مع كل عملية إنشاء لغوية في حالة من اللعب الذي يحمل جديتّه ولكنها الجديةّ المتولدة من إنشاء مستمر لا 

 differenceو   differanceشارة هنا إلى أن الفرق بين كلمتي من خلال الخضوع لمعايير نهائية مسبقة. من المهم الإ

في الفرنسية لا يتضح في النطق بالكلمتين تنطقان بنفس الطريقة ولكنه يتضح فقط في الكتابة كإشارة على أن 
 الكتابة ليست نظاما خارجيا ثانويا مقارنة بالصوت كما يعتقد سوسير. 

إذا عدنا لجدولنا في الأعلى والفروقات المدوّنة فيه باعتبارها فروقات بين النطق والكتابة تحيل النطق على 
الحضور والكتابة على الغياب، فإن الكتابة الأصل التي يقترحها دريدا تكشف عن الكتابة أي الغياب الكامن في 

وا التراتبية  من  أوّل يجعل  مشترك  تكشف عن  وبالتال  أخرى النطق  بعبارة  معنى.  بلا  والكتابة  النطق  بين  لهرمية 
الاختلاف )وبالتال الانفصال والإحالة والتأجيل والآخرية( لا التطابق )وبالتال الوحدة والذاتية والمباشرة والمساواة( 

كال التعبير هي ما يجعل من اللغة لغة أو ما يجعل من اللغة ممكنة وبالتال لا معنى للجدول الذي يوحي بأن أحد أش
مرتبط   له طبيعة أنطولوجية وإبيستمولوجية تختلف نوعيا عن الآخر وهو ما يحيل على وعود وممارسات وربما عنف

  بمشروعية تلك الطبيعة المختلفة نوعيا.

 النطق والكتابة أخلاقيا: 

وبعد استعراض الجدل القائم حول النطق/الصوت والكتابة/الخط في التاريخ الفلسفي كما استعرضه الدكتور 
ميجان الرويلي تحديدا من جهة القائلين بأولوية الصوت على الكتابة ومعارضة دريدا لهم ومحاولة الكشف عن كتابة 

للغة منطوقة أم مكتوبة. كل هذا في إطار ميتافيزيقا سابقة أو كتابة أولى لا تكون اللغة إلا بها سواء كانت هذه ا
الحضور التي هي في الواقع أطروحات في الأنطولوجيا والإبيستمولوجيا أي في طبيعة اللغة وفي طبيعة المعرفة التي تنقلها 

لاقي في اللغة ولكن ماذا لو ناقشنا هذه القضية من منظور أخلاقي أولا؟ وماذا سيضيف أو يغيّر هذا النقاش الأخ
 الحوار الفلسفي حول اللغة باعتبارها صوتا واللغة باعتبارها كتابة؟ 

من المهم في البداية تحديد المقصود بالأخلاق هنا باعتبار أنها قد تكون مجرد امتداد نظري وعملي للمفاهيم 
الأنطولوجية والابيستمولوجية وبالتال لا يتوقع منها كبير أثر مختلف في هذا النقاش. لكن هناك معنى آخر للأخلاق 

ل ليفيناس. الأخلاق هنا تعني الاتصال الأول بين الذات والآخر يجعل منها الفلسفة الأولى كما هو الحال عند ايمانوي
وتحديدا اتصال الذات بالآخرية في الآخر. هذا الاتصال الذي يمثل الشرط الأول والضروري للتصورات المعرفية التي 

عرفة ولا يتم نكونها عن الوجود/الانطولوجيا وعن المعرفة/الابيستمولوجيا. لقاء الذات بالآخر ليس لقاء بغرض الم
داخل السياقات المسبقة ولكنه لقاء أول بالخارجية أي بما يتجاوز الذات ويجعلها في اتصال مباشر مع غيرها. هذا 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  26   

يعني أنه اتصال بما يتجاوز معرفة الذات وتصوراتها عن العالم والآخرين. لقاء مع الغرابة والمجهولية. لكن هذا ليس 
كل شيء فهذا اللقاء ليس لقاء أكفاء ولا متساوين فالتكافؤ والمساواة أشكال من أشكال الحساب. نحن هنا في 

 ستقبل به الذاتُ الآخر. حالة أولى تسبق الحساب، لقاء من العناية والترحيب ت

هنا متعلق بالعلاقة التي تنشأ بين الذات والآخر صوتا وكتابة. هل هناك وبهذا يكون سؤالنا الأساسي  
الدلالة الأخلاقية  فروق ذات دلالة أخلاقية بين التواصل الصوتي والتواصل الكتابي في علاقة الذات والآخر؟

هنا تعني انكشاف الذات على الآخر والعناية به وبالتال يكون السؤال التفصيلي هل يتحقق انكشاف وعناية بين 
الذات والآخر يختلف نوعيا أو حتى في الدرجة نتيجة لطبيعة التواصل الصوتي أو الكتابي؟ نلاحظ أن ما يحدث مع 

اهين على الأقل: الأول أننا الآن نفكر في النطق والكتابة باعتبارها علاقة دخول السؤال الأخلاقي هنا يدفع باتّ
الآخر أو أشكال من أشكال التواصل وليس التعبير فقط. فإذا كان التعبير عبورا من الذات إلى الآخر بين الذات و 

وكأنه رحلة تخوضها الذات للانتقال إلى ضفة أخرى فإن اللقاء الأخلاقي مع الآخر زحزحة لعالم الذات وفتح له 
ال مع غيرها. الثان أننا لم نعد معنيين بقدرة على اللاتناهي أي على الخارجية التي تتجاوز حدودها وتّعلها في اتص

النطق والكتابة على نقل المعرفة من طرف لآخر بقدر ما نعتني بالعلاقة الأم التي تنشأ بينهما وتّعل من ذلك النقل 
لوسيلة. ممكنا. أي أننا ننتقل من إمكانية الوسيلة )النطق/الكتابة( إلى العلاقة التي تنشأ داخلها تلك الفاعلية لتلك ا

الفرضية التي ستكون فارقة هنا هي أن الطريقة التي ستأخذها هذه العلاقة ستؤثر على العلاقة ذاتها والفرضية 
المقابلة هي أن الطريقة لا أثر حاسم لها وأن أطراف العلاقة هم من يقرر طبيعة العلاقة بينهم مهما كانت  

بمعنى أنه لو قلنا أن هناك علاقة أولى بين الذات والآخر تتحقق في النطق والكتابة بدون فرق فإن هذا   الوسيلة.
سيعني أننا لسنا أمام دلالة أخلاقية فارقة بين الطريقتين. سنختبر هذه الفرضيات من خلال الإحالة على عاملين 

عامل لف في المشافهة والكتابة. العامل الأول هو  أساسيين في طبيعة العلاقة بين الذات والآخر ولهما تمظهر مخت
 التدوين/التلاشي والثان عامل البصر/الصوت. 

 التدوين: مارتن بوبر والحوار الطليق:   

يُحكى عن الفيلسوف الوجودي مارتن بوبر أنه كان يرفض تسجيل حواراته مع الاخرين صوتيا أو تلفزيونيا. 
فيلسوفا وجوديا مؤمنا له أطروحات مؤثرة في طبيعة الحوار والعلاقة   1965إلى    1878كان بوبر الذي عاش من  

يعدّ بوبر في عدد من السياقات   . I and Thouبين الذات والآخر أخذت أبرز تمثلاتها في كتابه الشهير أنا وأنت  
مرشدا روحيا في طبيعة العلاقات التي يعيشها الإنسان في هذا العالم الحديث المحكوم بالتكنولوجيا والعنف كما هو 
الحال في أوروبا تحديدا بعد الحرب العالمية الأولى والثانية. كان هذا يعني استضافة بوبر في مناسبات للحديث مع 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   27  

الناس وفي الغالب يكون الحديث مع محاور متخصص في الفلسفة والثقافة وكذلك في أطروحات بوبر نفسه. كانت 
هناك رغبة لتسجيل تلك الحوارات سواء صوتيا أو صوت وصورة لتكون متاحة للآخرين ممن لم تتح لهم فرصة حضور 

لات ستربك العلاقة الحوارية التي يعيشها مع تلك اللقاء لكن بوبر كان يرفض ذلك للسبب التال: أن تلك التسجي
الطرف الثان بمعنى أنها ستُدخل عنصر إضافي في معادلة التواصل مما سيؤثر سلبا على الإخلاص والاهتمام التي 

  يفترض أن يتوجه لهذا الإنسان أمامي. 

قبل أن ندخل أكثر في تحليل تأثير العنصر الإضافي المتمثل في التسجيل يمكن أن نتصور حالات مشابهة قد 
تكشف لنا الحالة التي يتحدث عنها بوبر بشكل أوضح. دعونا نتخيل لقاء تلفزيون بين مقدم برنامج وضيف. هنا 

ر آخر يتمثل في نقل هذا الحوار إلى عدد لا نحن أمام إنسانين يتحاوران ولكن حوارهما مرتبط بشكل جوهري بعنص
يمكن تحديده من الناس. يكون السؤال في هذه الحالة إلى أي مدى نستطيع أن نقول أن كلا من هذين الشخصين 
يحدّث الآخر؟ يحدث كثيرا أن يتحدث الضيف للجمهور وإن كان يتحدث شكليا مع مقدم البرنامج ويحدث كثيرا 

منهما تعامل مع الآخر   مهور من خلال حديثه مع ضيفه. هل نستطيع أن نقول أن كلاأن يتحدث المقدم مع الج
كوسيلة لهدف آخر؟ وبالتال أحدث فرقا جوهريا بالمعنى الأخلاقي للكلمة حيث تحول الآخر من غاية في ذاته إلى 
وسيلة لتحقيق غاية أخرى بالمعنى الكانتي للكلمة؟ قد يكون هذا الحال هو ما كان بوبر قلقا منه ورفض تسجيل 

 حواراته بناء عليه.

كتبها أصحابها ولم في الكتابة هناك حوار مخصص بين شخصين كما هو الحال في المراسلات الشخصية التي  
تنُشر وتكون متاحة لآخرين خارج هذه العلاقة كما هو الحال مع التسجيل الصوتي ا سأنه  مأذهانهيكن واردا في  

للحوارات الشفوية. لكن يبدو أن الكتابة تحوي في ذاتها إمكانية للبقاء خارج حدود العلاقة الأولى التي أنشأتها. 
ا تمثّل خارجي ينتمي للعالم أعني أن الكتابة، حتى على شكل المراسلات الشخصية التي لا يريد أصحابها نشرها، له

هناك وبالتال بإمكان الآخرين الاطلاع على تلك الكتابات وحتى نشرها دون إرادة أصحابها. يأخذ هذا التمثّل 
تلفة منها الورق الذي تدون عليه خطوط الكتابة مما يحوّله مباشرة إلى "مستند" أو "تدوينة" حديثة على أشكال مخ

 وسائل التواصل الاجتماعي. 

يبدو أن هذا الأمر متعذّر، في المقابل، في الاتصال الصوتي فهو يتلاشى، في صيغته التي حدث فيها، مع 
نهاية حدوثه. صحيح أن الناس ينقلون، في أحيان كثيرة، ما جرى بينهم وبين الآخرين من حوارات شفوية ولكن 

الذاكرة على خلاف الرسائل المكتوبة التي   هذا النقل سيبقى حدثا آخرا منفصلا يختلط به التأويل والفهم وتأثير 
سيكون الاطلاع عليها لاحقا من قبل الآخرين اطلاعاً على ذات الحدث الأول المتمثل في الكتابة المتداولة بين 
الطرفين فهي هنا بين أيدينا. الكتابة تقوم أساسا على التدوين من خلال وسيط له القدرة على البقاء بعد نهاية 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  28   

لاف الصوت المنطوق لها كينونة تتسم بالاستمرار والتحوّل بخفالمادة المكتوبة    ،لاف المشافهةبخالحدث الذي أنشأه  
إلى حدث مستقل. في المقابل فإن هوائية المشافهة تعد دائما بتلاشيه لحظة بلوغه غايته أي لحظة وصول الرسالة 

 للطرف الآخر. وكأن المشافهة تعد بحدث بلا تاريخ موضوعي أي بلا تاريخ مستقل هناك في الخارج. 

يبدو إذن أن "التدوين" علامة فارقة بين المشافهة والكتابة. التدوين هنا بمعنى استقلالية حدث التواصل في 
كينونة مستقلة عن المرسل والمستقبل. هذا يشمل تسجيل المحادثات الصوتية وكذلك حضور الشهود للمحادثات 

الكتابة بينما هو عارض في المشافهة. كل كتابة   الصوتية. الفرق هنا بين الكتابة والمشافهة أن التدوين أساسي في 
تدوين بينما يمكن أن تدوّن المشافهة من خلال التسجيل على الأقل بمعنى ما من معان التدوين وإلا فإنه يمكننا 
الكتابة والتسجيل  المباشر  معناها  تعني في  تدوين بالعربية  التدوين والتسجيل. كلمة  العلاقة بين  أكثر في  التعمّق 

الحفظ. وجذرها دانَ الذي أتى منه دوّن يتجاور مع معان أخرى مهمة منها الدون والتي تأتي بمعنى مكان بمعنى و 
القرب فهذا المكان دونك بمعنى قبلك وتأتي بمعنى قيمي فيقال رجل دون أي رجل أدنى من القيم المطلوبة ولعل 

وحفظه كما أن المعنى القيمي الثان يؤكد على أن التدوين التدوين بهذا المعنى يعني تقريب ما قيل من خلال تسجيله  
حدث أدنى أو نسخة ثانية عن الحدث الأساس، الحدث الأول. كما أن الجذر دان يأتي بمعنى المديونية فيقال دان 

ير له بكذا أي أنه يملك مالا هو في الأصل لغيره. وكأن التدوين يؤكد على مديونيته لحدث سابق عليه فالتدوين يش 
أنه لا كتابة بلا  الكتابة )بمعنى  التدوين جوهري في  الفرضية حتى الآن أن  مباشرة إلى شرط أول سابق لوجوده. 
تدوين( وأنه طارئ في المشافهة وهذا ما يحدث الفرق الأخلاقي المتعلق باختلاف حدث التواصل في حال التدوين 

 من عدمه. دعونا الآن نفحص هذه الفرضية أكثر. 

 الكتابة والتدوين: 

الحديثة حيث بالإمكان  التواصل  لنا وسائل  وفرتها  التي  الحالات  بالتدوين حاضرة حتى في  الكتابة  علاقة 
ن في وسائل التواصل الحديثة إمكانية التواصل الكتابي دون أن يكون هناك تدوين لديه القدرة على الدوام. تتوفر الآ 

التواصل الكتابي مع تلاشي المكتوب بمجرد الاطلاع عليه. أي أننا هنا أمام تواصل كتابي دون تّسّد مستقل إلا 
للحظات قليلة. هنا يبدو أننا اقتربنا من حالة خاصة من حالات الكتابة. حالة بلا تاريخ يتجاوز الحاضر وأطراف 

رنا بالكتابة على الرمل أي الكتابة التي ترتسم على مادة كفيلة بحفظها بشكل مستقل. لكن الحديث. حالة تذك
 الات لا تزال مرتبطة بالتدوين حتى ولو للحظات قليلة. أي أن لها تّسّد خطّي وحتى ولو كان لحظيا. هذه الح

نعود هنا إلى سؤال أساسي: هل الكتابة هي التعبير أم التدوين أم الاثنين معا؟ لدينا في المثال السابق طه 
حسين الكاتب الذي لم يخطّ ولدينا في المقابل الكاتب الذي يخط ما يقوله غيره بمعنى الكاتب الذي لم يؤلف. الحالة 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   29  

الأولى ربما تهمنا هنا أكثر باعتبارها تعطينا حالة على كاتب لا يخطّ وكأن الكتابة هي هذا التأليف الذهني السابق 
 على التعبير؟ 

للتأمل في هذه الأسئلة أكثر دعونا نعود لحالة طه حسين حيث يعد ما يعمل كتابة رغم أنه لا يخطّ وخبرته 
في هذا التواصل خبرة صوتية لنقارنها بحالة الحكواتي أو القصّاص المتقن لحرفة الحكي ويتقنها لدرجة عالية ولكننا لا 

و يحكي أو يقصّ بالمعنى الشفاهي للكلمة. ما الفرق بين ما نعتبر ما يقوم به كتابة بل عملا شفاهيا فهو يسولف أ
يقوم به وما يقوم به طه حسين ولماذا يعتبر ما يقوم به الأول عملا شفاهيا حتى لو تم تدوينه وما يقوم به الثان كتابة 

لحالتين. في رغم أن كل ما يقوم به عملا صوتيا؟ دعونا نقوم بتوصيفات أقرب للخبرة التي يخوضها الإنسان في ا
حالة طه حسين عندما "يكتب" كتابا بطريقة الحديث على أن يدوّن مساعده ما يقول نجد أنه يتحدث لقارئ 
مفترض. قارئ غائب. لا يعرف طه حسين، مثله مثل أي كاتب آخر، قراءه فاحتمالية المقروئية لما يكتب مفتوحة 

إبصار الكاتب من عدمه عنصرا فارقا في تّربة التواصل   بدون حدود في حال حياته وبعد مماته كذلك. هنا لا يكون 
باعتبار أن القارئ غائب في كلتا الحالتين. في المقابل نجد أن القاصّ الذي يتحدث للناس بشكل مباشر يتواصل  
مع حضور الطرف الآخر المباشر. أي أنه هنا معه في ذات المكان والزمان وبالتال يوجه الكلام له لا إلى القارئ 
الافتراضي. الآخر هنا متصل بذاته وفاعل في العلاقة بشكل مباشر على خلاف القارئ الغائب المفترض. الجمع 
بين الغياب والافتراض مهم هنا باعتبار أننا لسنا هنا أمام حالة كاملة من الغياب تفرض أشكالا مختلفة من التواصل 

خلها إقرار عميق بغياب الآخر بل أمام حالة من الافتراض مثل الدعاء والحنين أي أشكال التواصل التي تحمل في دا
تخيّل( الذي يحضر باعتباره فرضية أو حالة متخيّلة مهيأة لنوع معين من التواصل. يعمل هذا 

ُ
أو التخيّل )القارئ الم

 القارئ كمثير لحالة الكتابة في حدود الافتراض والخيال. إلى أي مدى سيكون هذا القارئ مربكا للذات؟ 

نتيجة لهذا الفرق في طبيعة العلاقة يمكن لنا أن نفهم بعض الاختلافات في التعابير الشفوية والتعابير المكتوبة 
حيث تميل الأولى للبساطة والاسترخاء في ما يتعلق بمعايير اللغة بينما يتوقع أن يلتزم الكاتب بتلك المعايير. يبدو أن 

دث التخفف من المعايير الصارمة نتيجة لألفة ما بينه وبين شركائه في الحديث العلاقة المباشرة في المشافهة تتيح للمتح 
تتيح له إمكانية المراهنة على ما بينهم من مشتركات بينما يبقى الكائن الافتراضي غريبا مما يجعل من تلك المراهنة 

المكتوب أن يحوي ما هو فريد أو أقلّ وعدا. أمر آخر وهو ميل العمل المكتوب للفرادة والابداع فالمتوقع من العمل  
جديد في المقابل نجد أن التواصل الشفوي قابل للتكرار والتشابه. يبدو أن غياب القارئ رغم افتراض وجوده يجعل 
من خبرة الكتابة خبرة واحدة أي أنها لقاء واحد ومشهد واحد مع القارئ الذي هو بحكم افتراضيته يمثّل كل قارئ. 

ن حدث فهو عيب في الكتابة( لأن القارئ لا يتغيّر. صحيح أن للقارئ أن يلتقي بالكاتب في لا مجال للتكرار )وإ 
كتابه بشكل لا متناهي ولكن فرصة الكاتب واحدة فقط. في المقابل نجد في المشافهة أن الطرف الآخر في العلاقة 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  30   

يتغيّر مع كل لقاء واجتماع. بالنسبة للقاصّ أو الحكواتي فإن كل مجلس مع جماعة جديدة لقاء جديد ومشهد جديد 
 يشهد معهم فيه لقاء أول مفتوح على الدهشة. 

يعرف الكوميديون المسرحيون "ستاند أب كوميدي" هذا الفرق جيدا. يقوم الكوميديان بكتابة عدد محدد 
من النكت ليلقيها على الناس في حفلات غير مسجلة في أماكن مختلفة وبشكل متكرر. في كل لقاء تّربة جديدة 

التلقي مختلفة في كل مرة مما يعد مع جمهور جديد. صحيح أنه ذات الكوميديان وأنها ذات النكت ولكن جماعة  
بحدث جديد ومختلف. عدم تسجيل المشهد أساسي هنا لأنه يبقينا مع المتلقي الواقعي وليس المتلقي الافتراضي. 
حين يتم تسجيل المواد وجعلها متاحة للناس يتحول كل إنسان بالنسبة للكوميديان لمتلقي مفترض قد استمع لتك 

دتها عليه عملا مختلفا بشكل كامل ليس لأنه لم يعد بجديد ولا مختلف ولكن لأبعاد النكت وبالتال سيكون اعا
تتعلق بنوع من الكذب والخيانة باعتبار أن الحضور للمسرح للقاء هذا الكوميديان يتضمن في داخله لقاء خاص لا 

نا لتحولها لعمل مكتوب يتحقق إلا داخل هذا المسرح وهو ما يتضاد مع التكرار. تسجيل هذه المواد سيكون إعلا
يعتبر  لذا  هناك.  لكائن مفترض  العمل موجها  التسجيل سيجعل  أن  بسبب  ولكن  ذاته  التسجيل  بسبب  ليس 

 التسجيل والنشر ختاما لذلك القول. 

بهذا تكون نتيجة التحليل السابق أن من يحدد الكتابة ليس التدوين بحد ذاته بل طبيعة الخطاب الموجه لكائن 
 مفترض. غائب لكنه مفترض. في المقابل تبقى المشافهة خطاب مع الآخر الحاضر. 

 الخبرة البصرية )الكتابة(/الخبرة الصوتية )المشافهة(: 

لكننا نلاحظ كذلك أن الكتابة في حالاتها كلها بما فيها تلك الحالة اللحظية من الكتابة المؤقتة على الرمل 
الكتابة في  أنه رغم أن  فيما المشافهة خبرة صوتية. أعني  تبقى خبرة بصرية  التواصل الاجتماعي  أو على وسائل 

لكترونية، التي تتلاشى بمجرد اطلاع الطرف الآخر الحالات الأخيرة، أي حالة الكاتب الأعمى وحالة الكتابة الا
النص المكتوب والمتحقق فيزيائيا بشكل مستقل عن  الماثل في  التجسد الخارجي  لنا أن  عليها حتى وإن كشفت 
أطراف التواصل ليس جوهريا في الكتابة، إلا أن الفرق الذي لا يزال قائما هو أن المشافهة لا تزال خبرة صوتية لدى 

التواصل بينما لا تزال الكتابة خبرة بصرية على الأقل في حال القارئ لكتاب كتبه كاتب أعمى أو في حال أطراف  
الكتابة التي تتلاشى مباشرة. يبقى سؤالنا إذن: هل يحدث هذا الفرق )الطبيعة الصوتية للمشافهة والطبيعة البصرية 

 للكتابة( فرقا بالمعنى الأخلاقي للكلمة؟ 

لا بد هنا من القول أن المشافهة قد تحدث في لقاء مباشر فتكون خبرة بصرية كذلك لكن المقصود أن اللغة 
يتم التعبير عنها بالصوت ويكون تلقيها بالسماع في حين أن التعبير عن اللغة في الكتابة خبرة تعتمد على النظر 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   31  

أثناء الكتابة وأثناء القراءة لاحقا. لدينا بالطبع حالة خاصة تتمثل في القراءة عن طريق برايل. تصر كثير من المنظمات 
للمكفوفين والتي تأسست عام   المنظمة الأمريكية  برايل ليست لغة وإنما رموز   1921المعنية بالمكفوفين مثل  أن 

ملموسة يتم توصيل اللغة من خلالها. هذا يعني أن التواصل عبر برايل تواصل بالعربية أو الإنجليزية أو لغة أخرى 
ولكن بطريقة اللمس. نحن هنا أمام وسيط آخر غير الصوت والخط وتّربة أخرى غير التجربة الصوتية والتجربة 

تأملاً مستقلا ية تعتمد على لمس النقش الموجود على الورق باليد. تستحق هذه الخبرة الخاصة  المرئية. برايل علاقة لمس
بالتأكيد باعتبار أنها أدخلت أبعاداً إضافية فالنقوش الآن مع اللفظ ومع الخط من جهة الإرسال واللمس مع السمع 

 والنظر من جهة الاستقبال. 

القول بأن الكتابة علاقة بصرية بالضرورة يعني أنها متعذرة على الأعمى والقول بأن المشافهة علاقة صوتية 
بالضرورة يعني أنها متعذّرة على الأصمّ. لكن يبدو أن هذا غير دقيق. ذلك أننا كنّا أسسنا أن الأعمى قد يكون 

حسين وغيره من الكتّاب الكفيفين وكذلك حالة الكتابة كاتبا وهو لا يمتلك خبرة بصرية كما هو الحال في حالة طه  
والقراءة عن طريق برايل اعتمادا على حاسة اللمس. في المقابل لا يبدو ل من الواضح إمكانية الحديث عن المشافهة 
لدى الصمّ. لغة الإشارة يبدو أنها لا تعتمد بشكل أساسي على حركات الفم. المشافهة كما هو واضح من جذرها 

للغوي مرتبطة بالشفاه. والتواصل الشفهي قول لا كتابة ويقال شافهه أي كلّمه وجها لوجه ويقال شافه الأمر أي ا
اقترب منه. وشفّة الشيء طرفه الذي ينفصل وينفتح لذا يقال شفّة الباب بمعنى حافته وطرفه الذي ينفتح عندها 

م الذي ينفتح على الخارج والداخل وكأن المشافهة هي وربما أن هذا شاهد تسمية الشفاه بهذا الاسم فهي طرف الف
هذا الانكشاف. بهذا المعنى الأخير أي التواصل وجها لوجه تعتبر لغة الإشارة مع الصمّ شكل من أشكال المشافهة 

 كذلك. 

إن صحت هذه التوصيفات فإن الكتابة تتحرر من كونها علاقة بصرية بالضرورة وكذلك المشافهة من كونها 
علاقة صوتية بالضرورة. وإن كان هذا لا يعني نفي أن الكتابة تتمثل غالبا في علاقة بصرية كما تتمثل المشافهة غالبا 

البصرية والخبرة السمعية من الطرف المقابل للمشافهة والكتابة   في علاقة صوتية. لذا ربما علينا أن نتأمل أكثر في الخبرة
 هذه المرة، أي من الاستماع والقراءة حيث خبرة الطرف الثان من العلاقة، الآخر المتلقي والمستقبل.  

 من المشافهة والكتابة إلى الاستماع والقراءة: 

لنعد الآن إلى المشافهة والكتابة لنلاحظ أن التحليل السابق للعلاقة الأخلاقية بين أطراف التواصل تكشف 
أن العلاقة مع الآخر جوهرية في الكشف عن الأبعاد الأخلاقية لأشكال التواصل هذه. الآخر هنا هو الطرف الثان 

تمع وإذا كانت الذات هي الكاتبة فإن الآخر هو في العلاقة فإذا كانت الذات هي الناطقة فإن الآخر هو المس



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  32   

القارئ. هذا يعني أن التأمل الأخلاقي في قضية الصوت والكتابة يتوجب علينا الانتقال للطرف الآخر لنتأمل في 
الاستماع والقراءة باعتبارها فاعلية أساسية في الموقف الفلسفي من المشافهة والكتابة وما ينتج عن ذلك من علاقات 

اك فرق بالمعنى الأخلاقي للكلمة في العلاقة بين الذات والآخر التواصل. وبالتال يكون السؤال الأساسي هنا هل هن
 بين الاستماع والقراءة؟ 

عند الاستماع يعوّل الواحد منا على حاسة السمع لديه. صحيح أن الحواس الأخرى تشارك خصوصا إذا 
كان الحديث وجها لوجه لكن يبقى الاستماع هو القناة الأساسية للتواصل عند المشافهة بدليل أن المشافهة تتحقق 

في الاتصالات الهاتفية نحصل على علاقة عند غياب الإمكانات الأخرى كالرؤية ولكنها لا تتحقق دون الاستماع.  
مشافهة دون نظر وكذلك في التواصل بين المكفوفين. والسماع اتصال بصوت الآخر يسبق الفهم والاستيعاب. أي 
أنه تحقق الاتصال الأول لذا لن يكون من التناقض القول بأنني سمعتك ولكنني لم أفهم ما تقول. والاستماع شهادة 

ي أنه مشاركة حضورية لذا الاستماع أبطأ من القراءة. في القراءة هناك إمكانية لاستباق الكلمات على ولادة القول أ
وتخطي المعتاد منها بينما يعتمد الاستماع على ترتيب النطق الأول. لذا في الاستماع ترقّب أكبر وصبر أطول باعتبار 

المنطوق في نسخته الكاملة أثناء الاستماع. أن حدث النطق يتسرّب بالتدريج وليس هناك إمكانية للحصول على 
في المقابل تعطينا القراءة هذه الفرصة فالمقروء سواء كان خطاب أم كتاب أمامنا في شكله المكتمل والعين تستطيع 

 تصوير الجمل والفقرات في صورة واحدة يستطيع القارئ استباق الكاتب فيها. 

يبدو أن هذا البطء الأصيل في الاستماع محافظة على شيء من زمن يفصل بين الذات والآخر. شيء من 
زمن يحافظ على المسافة التي تفصل بين الذات والآخر والتي تهددها المباشرة باستمرار. أثر من غياب يكشف عنه 

التتابع والانتقال فجوات وخطوات وحركة وا وانتقاله. وفي  الزمن  للذات من غواية تتابع  نتقال. والاستماع حماية 
 المباشرة مع الآخر، من الإخفاء الذي يتطلّبه سطوع الحضور. 

فرق آخر بين الاستماع والقراءة يتضح في قدرة المستمع على التصرف أثناء الاستماع. على سبيل المثال 
تستطيع ترتيب المكان أو قيادة السيارة أثناء الاستماع فيما تسيطر القراءة على قدرتك على التركيز. اعتماد القراءة 

تحواذ على المنظور، إحاطة به في صورة واحدة وفي المقابل على البصر يجعلها حالة من الاستحواذ المتبادل. النظر اس
فإن النظر استحواذ على الناظر ذلك أنه لا يستطيع النظر إلى أكثر من مشهد في ذات اللحظة وكذلك ينصرف 
التركيز الأكبر على النظر في حال القيام بأدوار أخرى أثناء المشاهدة. باختصار يستحوذ الاستماع على الأذن فيما 
يبقي بقيه الأطراف حرة لتتصرف فيما تستحوذ القراءة على البصر وتبقي بقية الأطراف بقدرة محدودة على التصرف 
باعتبار احتياجها للنظر. وكأن الاستماع هنا حركة مع اليومي ومرافقة لإجراءات العيش فيما تكون القراءة إطلالة 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   33  

على الغياب الذي يستحوذ على الوجود. وربما لهذا السبب نتوقف عن إجراءات العيش حين نسمع ما هو غريب 
 وكأننا نتحول إلى القراءة مع اطلالة الغرابة هذه. 

على مستوى الإرادة والاختيار يمكن القول بأن القراءة قرار يتخذه الفرد بينما يحدث لنا الاستماع. أعني هنا 
أنه يبدو أن لدينا قدرة أعلى على التحكم في حدث القراءة وسيكون من الغريب جدا القول بالقراءة دون القصد 

دأ بسلبية أولى باعتبارنا في حالة التلقي والاستقبال وبالتال إلا من جهة المجاز. في المقابل فإن دورنا في الاستماع يب
يكون الاستماع استجابة لنداء أول. من هنا ربما نلاحظ النداء الكامن في الصوت والذي يعبّر عنه في قولنا "صوّت 

ابة لكن تلك لفلان" بمعنى نادِّ فلان. في المقابل يبدو أن القراءة مبادرة. صحيح أنها كذلك استجابة لفعل الكت
يباغت ويداهم  استئذان.  المقابل يصل دون  الصوت في  القراءة.  قرار  انتظار حتى يحدث  تبقى في حالة  الكتابة 
ويربك. يحدث لنا وكل ما يجري لاحقا، حتى التجاهل، سيبقى استجابة لذلك الدخول الأول. جسديا تتضح هذه 

ما فعل اغلاق الأذنين باليد إلا تعبير واضح عن ذلك الفكرة أكثر في عجز الإنسان عن التحكّم في استماعه و 
العجز. في المقابل نجد أن إغلاق العين قرار يتحكّم فيه الواحد منّا وحجب معه إمكان القراءة. ربما يعني هذا أن 

 القراءة بحث عن مجاورة الغرابة والآخرية. 

على  تعتمد  والصداقات  العائلية  خصوصية كالعلاقات  الأكثر  الاجتماعية  العلاقات  أن  نلاحظ كذلك 
الكتابة  الرسمية على  الرسمية كالعلاقات داخل المؤسسات  العلاقات  فيما تعتمد  المشافهة والاستماع بشكل أكبر 

تف التي  التي تفترضها المشافهة والصوريةّ  ترضها المؤسسات. أعني بالصورية هنا أن والقراءة. هذا يتسق مع الألفة 
التعامل مع الأفراد في المؤسسات يتحدد من خلال توصيفات محددة لواجباتهم وحقوقهم دون أن يكون للطبيعة 
الفردية الخاصة دورا أساسيا في توجيه التواصل. نلاحظ في أحيان معينة اختلاف في اللغة المستخدمة في البيت 

الاجتماعية. مثلا حين يغضب الأب من أحد أبنائه ويرغب في إعادة ترتيب العلاقة معه عندما ترتبك العلاقات  
تختلف اللغة ويبدأ الأب في قول ما لا يقوله عادة. أي أنه يعود إلى حالة من الغربة مع ابنه بغرض التأكيد على 

 لامه. الأساسيات التي ترتب العلاقة بينهما. هنا يبدأ الأب في الكتابة حتى ولو نطق ك

 خاتمة: 

بحسب دريدا فإن الميتافيزيقا الغربية فضّلت على طوال تاريخها القول على الكتابة كنتيجة مباشرة لميتافيزيقا 
الحضور التي سيطرت عليها. الحاضر أوضح وأقبل للمعرفة من الغائب وبالتال له الأولوية في معايير الأنطولوجيا 

ما كانت الكتابة على الغياب والموت. أنطولوجيا عُدّ الحضور والابيستمولوجيا. المشافهة تّسّد للحضور والحياة في



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  34   

أساسا وبالتال كانت اللغة صوتا قبل أن تكون كتابة. إبيستمولوجيا الحضور مصدر المعرفة الأول وبالتال كانت 
 اللغة، لغة المعرفة، صوتا ونطقا قبل أن تكون خطاّ وكتابة. 

اعترض دريدا على هذه الأطروحة من خلال بيان التناقض الكامن فيها وتحديدا من خلال الكشف عن 
الكتابة الكامنة في الصوت والنطق. أي الكشف عن تأسس اللغة ذاتها على شرط أول يجعل منها ممكنة وهو شرط 

ة منطوقة أم مخطوطة. الاختلاف الاختلاف. يتحدث دريدا عن كتابة أولى تّعل من اللغة ممكنة سواء كانت اللغ
هو تلك الفجوة التي تّعل من اللغة ممكنة. الفجوة التي تفصل الحروف المنطوقة والمكتوبة والتي تعبّر عن الفجوة بين 

 الدوال والمدلولات. الفجوة التي تّعل اللغة إنشاءً وتكوينا. 

سعت هذه الورقة إلى نقل القضية أعلاه إلى الفضاء الأخلاقي. أي إلى علاقة الذات بالآخر بهدف البحث 
في تلك العلاقة حيث تتمثل في اللغة الصوتية أو في اللغة المكتوبة. هل يترافق مع تلك الأشكال في التعبير طبيعة 

التواصل الذي تتمثّل فيه؟ وهل يمكن أن أخلاقية محددة؟ هل تختلف العلاقة الأخلاقية بسبب اختلاف شك ل 
 يضيف هذا النقاش الأخلاقي شيئا مختلفا بخصوص النقاش الأول حول اللغة والمشافهة والكتابة؟  

أن  تقول  الأولى:  الفرضية  والكتابة:  المشافهة  بين  للتمييز  فرضيتين  بمناقشة  الأخلاقية  المساهمة  بدأت هذه 
التدوين هو الفارق الأساسي بين هذين الشكلين من التعبير وهو الذي يحدث الفارق الأخلاقي. الفرضية الثانية  

الكتابة هي الفارق الأساسي والعامل المؤثر في الطبيعة تقول أن الطبيعة الصوتية في المشافهة والطبيعة البصرية في  
الأخلاقية في كل منهما. واستنادا على خبرات مباشرة تبيّن لنا أنه وإن كانت غالب الكتابة مدوّنة إلا أنه لا يعتبر 

نتمي كل ما يدوّن مكتوب ولا كل ما يكتب يدوّن. الأحاديث الصوتية تدوّن اليوم وهذا لا يجعل منها أعمالا ت
إلى عالم الكتابة. كما أنه في حالة الحكواتي وطه حسين فإن الأول لا يعتبر كاتبا بينما يعتبر الثان كاتبا رغم أن خبرة 
كل منهما خبرة صوتية. قادنا التحليل إلى أن العلاقة بين المتحدث والآخر هي من أحدث الفرق وليس عملية 

تدوّن ولكن ذلك لا يجعل منه كاتبا بل يبقى في فضاء العلاقة الشفاهية   التدوين ذاتها. أعني أن حكاية الحكواتي قد 
باعتبار أنه كان يتحدث لآخر حاضر مباشر فيما كان طه حسين يتحدث لآخر غائب مفترض. الفرضية الثانية 

للمس تقول بأن المشافهة صوت والكتابة خط وهذا هو الفارق بينهما. لكننا نعلم جيدا أن الأعمى يقرأ اليوم با 
دون خبرة بصرية وأن تحوّل الكتاب إلى نص مسموع لا يجعل من العلاقة معه علاقة مشافهة. كذلك نعلم اليوم مع 

رغم أنه مكتوب باعتبار طبيعة   Chattingوسائل التواصل الحديثة أنه هناك نوع من التواصل المخطوط يسمى محادثة  
 التوجّه المباشر الكامن فيه. 



 

 الآخر بين المشافهة والكتابة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   35  

بهذا نقول أنه بالمعنى الأخلاقي للكلمة أن العلاقة مع الآخر هي من تحدد نوع التواصل فالكتابة تواصل مع 
الآخر الغريب لكنه في ذات الوقت القارئ المفترض. كلما زادت هذه الافتراضات تمت استعادة القارئ من غربته 

مفترضاً جدا وهنا يتحوّل الخطاب إلى مشافهة يعبّر عنها بشكل دقيق قولهم "اسمع رعاك الله" في الكتب   قارئ ليكون  
التراثية الإسلامية. وكأن الكتابة بهذا المعنى وفاء للغربة وسعي للتواصل فيها ومعها. والافتراضات، الحد الأدنى منها، 

ا تكون القراءة واستحالة اللقاء تهدد الكتابة باستمرار ولذا ربم  تشبّث بأمل في التواصل. ذلك أن القطيعة والانفصال 
انقاذ للكتابة. القراءة هي التذكار المستمر بأن الكتابة ممكنة. بأن التواصل مع من لا نعرف ممكن. التواصل رغم 
بعد الزمان والمكان. يمكننا القول أنه كلما قلّت افتراضات الإنسان كتب وكلما زادت تحدث. المشافهة والحديث 

ء ورهان يهدد آخرية الآخر باستمرار لذا لا أمان لها إلا مع إنصات أول. انصات احتفاء بالألفة ورهان عليها. احتفا
 يسبق الألفة. الانصات هو ما يحمي الحديث بما فيه من ألفة من أن يتحوّل إلى مطابقة وبالتال إلى تلاشي. 

 المراجع:

 ابن عربي. الفتوحات المكية. دار الكتب العلمية. 

 (. قضايا نقدية ما بعد بنوية. النادي الأدبي بالرياض. 1996الرويلي، ميجان ) 

نان لا "كُتّاب" مقالات في "النحونة"2015الرويلي، ميجان )    (. جاك دريدا: نُحُوُّ "الكتابة" سِّ

 والتقويض. منشورات ضفاف ومنشورات الاختلاف. 

 (. المجازفة الجميلة في التربية. ترجمة عبدالله المطيري. جامعة الملك سعود.  2020بيستا، قيرت )
Derrida, J. (2001). Writing and difference. Routledge . 
Cissna, K. N., & Anderson, R. (2012). Moments of meeting: Buber, Rogers, and the potential for 

public   
dialogue. State University of New York Press . 

 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  36   

 الأخلاق ولغة التواصل 
 شايع الوقيان

الأخلاق نسق معياري ينتمي إلى البشر. لكن علينا ألا ننسى أن هناك دراسات علمية وفلسفية جادة تحاجج 
بأن الحيوانات الأخرى لديها أخلاق استناداً إلى أن لديها عواطف أخلاقية كالشفقة والرحمة والتعاطف وغيرها مما 

حثون هو ضرورة أن تكون القيم الأخلاقية يؤسس لنسق الأخلاق، حسب بعض التنظيرات. وما يتفق عليه البا
مصحوبةً بتصورات ومفاهيم ينشئها البشر حول تلك القيم. هذه التصورات والمفاهيم لا يمكن أن تصاغ ما لم يكن 
الكائن الأخلاقي حائزاً على لغة رمزية معقدة كاللغات البشرية. وفي إطار اللغة المفاهيمية يمكن الحديث عن الأخلاق 

(. وإذا كان الحيوان غير البشري يحوز meta-ethicsأخلاق أو أخلاق شارحة )-ا؛ أي يمكن إقامة ميتامن خارجه
على أخلاق، فإنه يفتقر لتلك الأخلاق الشارحة. وأهم دور تلعبه هذه الأخلاق هو أن الكائن يعي أنه أخلاقي 
وأنه يتبع قواعد مقررة من أجل إقامة العدل وبلوغ السعادة. ولهذا، فلقد قرر الباحثون في أخلاقيات الحيوان أن 

ان كائن أخلاقي لا يلزم عنه أن يكون مسؤولاً عن أفعاله. ومن ثم فلا يمكن لنا، على سبيل المثال، التسليم بأن الحيو 
رفع دعوى قضائية ضد حيوان. إذن، عندما نقول إن الأخلاق نسق معياري ينتمي إلى البشر، فإننا نقصد هذا 

 ن الإنسان كائن أخلاقي، ويعي أنه كذلك، وأنه مسؤول عما يفعل )وعما لا يفعل!(. المعنى: وهو أ 

اللغة عنصر مؤسس للنسق الأخلاقي. وهي تفعل ذلك على مستويين: أنها تمكّننا من الوعي بالأخلاق عبر 
المفاهيم والتصورات )وهي مفردات لغوية في جانب أساسي منها(، وفي المستوى الثان أن اللغة هي أساس الحوار 

بدون افتراض مجتمع بشري، وهو بدوره   والتفاعل والتواصل بين البشر، وسنعرف أنه يستحيل قيام نسق أخلاقي
أي  بوصفها خطابا؛ً  اللغة  زاوية  الأخلاق من  ندرس  المقالة سوف  والتواصل. وفي هذه  والتفاعل  الحوار  يفترض 
النسق الأخلاقي،  نتيجة مفادها أن  بوصفها أفعالاً كلاميةً نمارسها يومياً في حياتنا الاجتماعية. وقد وصلنا إلى 

الطريقة، ينقسم إلى نمطين: نسق محلي مغلق، ونسق كون مفتوح. وبتعبير آخر، الأخلاق إما محلية   منظوراً إليه بهذه
 مرتبطة بثقافة معنية، أو كونية تشمل الثقافات الإنسانية المتنوعة. 

سوف نحاجج هنا على أن الأخلاق الكونية هي الأساس الصحيح للتواصل والتفاعل والحوار. فإذا كانت 
الأخلاق المحلية تفترض التماثلَ بين الأفراد، فإن الحوار ههنا لا يستحضرُ الآخرَ المختلِّف، بل يعزّز من حضور الأنا 

التواصل الحضاري( فيتأسس على مفهوم الاختلاف. ولا لذاتها عبر آليات التماثل والتشابه. أما الحوار الصحيح )و 
نقصد بالحوارِّ الأحاديثَ اليوميةَ التي تقوّي من أواصر العلاقات الاجتماعية، بل الانخراط المغامِّر في حديثٍ مع 

ع. ولا بديل المختلِّفين، مما قد يفتح البابَ لإقامة علاقاتٍ بينية توسّع من دائرة العلاقات الموجودة مسبقاً في المجتم



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   37  

للحوار المثمر إلا الصراع. وبما أن الحوار ذو طابع اختلافي فإن الأخلاق المحلية التماثلية لا يمكن أن تكون أساساً 
 حيوياً لقيام الحوار. 

 الأخلاق المحلية والحوار المغلق

ليس هناك مجتمع بشري بلا أخلاق. بل إن يستحيل قيام أي مجتمع إذا كان أفراده غير محكومين بقواعد 
البينية. صحيح أن المجتمعات تتفاوت في المضمون الفعلي لتلك القواعد، لكن  معيارية تنظمّ السلوك والعلاقات 

عد المعيارية فإن المجتمع، ممثلاً في الثقافة )بوصفها القواعد نفسها عنصر جوهري لقيام المجتمع. ومن أجل الالتزام بالقوا
عقلَ المجتمع( يقوم بتنشئة الأفراد بطريقة تّعلهم يمتثلون لتلك القواعد بشكل تلقائي )وآلّ(. ومن أجل ذلك ظهرت 

 الأديان والآداب والأعراف والفلسفات وأنماط التربية. 

كلمة )قواعد معيارية( قد تكون حشوا؛ً لأن تصورنا لمفهوم القاعدة يقتضي كونها معيارية. أي إن القاعدة 
توضَع من أجل أن نوفّق بينها وبين سلوكنا. فالقواعد إذن هي معايير نهتدي بها لمعرفة أي من الأفعال التي نقدم 

ف الثقافات. فكل ثقافة تزوّد أفرادها بقيمٍ أخلاقية تشكّل عليها جيدة وأيها سيئة. وتختلف القواعد المعيارية باختلا
مضمونَ تلك القواعد، ومصدرُ هذه القيم متنوعٌ، وأبرز المصادر: الدين، والأمة، والمنفعة، والهوية الثقافية، والعلم، 

 والتنوير العقلي، وغير ذلك. 

إذا تدبرّنا النسق الأخلاقي الذي يسود في ثقافة بعينها سنجد أنها تنهض على ما نسميه بمنطق المماثلة. وهو 
افتراض أن أفراد المجتمع متماثلون ومتشابهون في الدين، أو العرق، أو الجغرافيا السياسية، أو اللغة. وبما أن تركيزنا  

نقتصر على دراسة اللغة بوصفها مكوناً هَوَوِّيّاً )= من الهوية( وبالتال منصبّ على الحوار والتواصل والتفاعل، فإننا س
مكوناً أخلاقياً. ومن هنا نقول إن اللغةَ في هذا السياق هي الإطار الشكلي الذي يحتضن المضامين الفعلية للقيم 

التي تّعل مضمونَها الأخلاقيَّ مستمداً   الأخلاقية. فإذا كان مضمونُ القيمِّ دينياً فإنّها تتخذ شكلًا لغوياً مغايراً للثقافة 
 من العلِّم أو العرق، مثلاً. 

اللغة بطبيعتها ذات طابع كليّ، والمراد أن كل كلمة تقريباً تعمل بوصفها اسماً عاماً يدل على معنى واحد 
مشترك، ولكنه يحيل )فعلياً( على أفراد كثر. فإذا استثنينا أسماء الأعلام التي تدل وتحيل معاً على فرد بعينه، فإن 

غير ذلك تعني، معجمياً، شيئاً واحداً، لكنها تحيل إلى أفراد  الأسماء العامة مثل )حصان( أو )جمل( أو )كرسي( أو  
، وحيدَ الحافرِّ، والذي يمشي على أربعة قوائم، إلخ. أما ما يشير إليه  متعددين. فكلمة )حصان( تعني الحيوانَ الثدييَّ

فهي كلية وعامة   فكثير: كل أفراد الحصان الفعلية والممكنة. وحتى الكلمات التي ليست أسماء كالأفعال والحروف،



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  38   

ولا تصبح خاصة إلا في سياق الاستعمال، أي بحضور اسمِّ علمٍ أو اسمٍ عامٍ يعمل نحوياً كاسم علم. فقولنا )يشرب( 
 فعلٌ مطلق، ويقُيَّدُ بالسياق: )الحصان يشرب الماء(، ونقصد به، عادةً، حصاناً بعينه. 

ليست هناك لغة كلية لعموم البشر سوى بعض الرموز المتفق عليها كما في لغة الجبر والحاسوب وبعض الرموز 
الكلية )كنقيض للمحلية( تحتاج إلى لغة كلية وأكثر تّريداً من  الإشارية وما شاكل ذلك. ولكن هل الأخلاق 

الصحيح: إنها بحاجة إلى لغةٍ أقل تّريدية،   اللغات البشرية كما كان يطمح إلى ذلك لايبنتز؟ العكس، برأيي، هو
وأكثر عينيةً. وسنعرف بعد قليل سببَ ذلك. الآن، اللغة البشرية لا تنمو إلا في إطار ما يسمى بالجماعة اللسانية 
أو الجماعة الثقافية الموحّدة لسانياً. واللغة كمكوّن هووي تعمل بشكل مزدوج: فهي تنشأ بفضل قوة العلاقات 

عية بين الأفراد )في مجتمع ما(، كما أنها، بالمقابل، تقوم بربط الأفراد بحيث تظل قوة العلاقات مستمرة؛ مما الاجتما
 يفسح المجال لنشوء هوية ثقافية مشتركة. 

اللغة هي لغة شعب معين، لهم ثقافة مشتركة، وتاريخ مشترك. وتتخذ اللغة، من حيث مضمونها، طابعاً مميزاً 
تبعاً للعناصر الأساسية المكوّنة للثقافة ككل. فإذا كان العنصر المكوّن هو الدين اتخذت اللغة طابعاً دينياً، وإذا كان 

نظرنا إليها كشكلٍ رمزيّ مجرد لا تنفصل أبداً عن المضمون الثقافي، هو العرق صارت عرقية، وهكذا. ولذا فاللغة إذا  
وذلك يحدث على مستوى الخطاب )وليس اللغة كنسق صوري عام(. ولنقل بالضبط إن اللغة تصبح خطاباً ثقافياً 

يمتاز عن إذا نظرنا إليها من هذه الزاوية. والخطاب )كما هو مقرر في الفلسفة واللسانيات والدراسات الثقافية(  
أو  البنية  إما  الثقافي هي  المتكلمة في الخطاب  )المتكلِّمة(. والذات  الفاعلة  الذوات  أنه يحيل إلى  اللغة كنسق في 
الشخص. وقد اختلف الباحثون كثيراً حول من هو المنتج الحقيقي للخطاب، أهو البنية أم الشخص؟، وما يهم هو 

ن الأساليب اللغوية وإنما يعيدون إنتاجها )باستثناء الشعراء وأهل أن الأشخاص بوصفهم ذواتاً متكلمة لا يبتكرو 
 البيان الذي يتجرؤون على إبداع القول(. 

إن مضمونَ اللغةِّ، في جماعة لسانية معينة، هو، في الأصل، الخبرةُ المتراكمة عبر الأجيال، والتي تثبّتها العادات 
والتقاليد في صيغٍ تعبيريةٍ قابلة للتكرار. وهذه الصيغ إما أمثال سائرة أو أشعار بليغة أو حكايات شعبية، أو عبارات 

فترض، بشكل مثال، أن الجيل الأول المنشئ للغة )كخطاب( يعاين نموذجية )كليشيهات( أو نحو ذلك. ونحن ن
الواقعَ مباشرةً، ويعبر عنه بشكل حضوري وحي. تم يأتي جيل آخر فيحفظ تلك التعبيرات، وتسمى تراثاً، ويأخذ 

بما لم في استدعائها كلما احتاج إلى ذلك. الجيل الأول، المنشئ للخطاب، هو جيل مثال كما ألمحنا. بمعنى أنه ر 
يوجد أصلاً، لأن تاريخ تطور اللغات يكشف عن تتابع مهول من الصيغ المتوارثة، فلا نعود ندري ما المنبع الذي 

 وردت منه، إذا كان هناك منبعٌ في الأصل. 



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   39  

إذا كان الأمر كذلك، فهذا يعني أن الاستعمال اللغوي الروتيني أو التلقائي داخل الجماعة اللسانية يتعامل 
مع اللغة وظيفياً وليس دلالياً. التعاطي الوظيفي مع المفردة يجعل المتكلم يركز اهتمامه على ما تؤديه وليس على ما 

( إذا رأى منظراً مدهشاً، وهو يستعمل العبارة وظيفياً للتعبير تعينه. على سبيل المثال، قد يقول قائل )سبحان الله
إنه: تنزهّ الله عمن سواه(. فرغم أن ثمة   -عن دهشته هنا، ولكنه لا يتدبر معناها الدلال )ما معنى سبحان الله؟  

ليه سواه(، إلا أن تّاوباً بين البعد الوظيفي والبعد الدلال )لأن المنظر المدهش هو من خلق الله الذي لا يقدر ع
المستعمل للعبارة لا يستحضر سوى البعد الوظيفي. القلة من الناس هم من ينتبه لذلك التجاوب، وأبرزهم الشعراء 

 وأهل البيان )من أدباء، وعلماء بلاغة، ونقاد، ... إلخ(. 

اللغة المستعملة إذن في الجماعة اللسانية )أي في بلد متشابه أفراده ثقافياً ولغوياً( يجنحون إلى الاستعمال 
الوظيفي للمفردات. وكلمة "المفردة"، كما نستعملها هنا، ذات صلة بالاستعمال الذي أبدعه رتشارد رورتي: المفردات 

معرفة تامة بما تدل عليه، وتتُخَذ أساساً للعبارات الأخرى. ومن هي الكلمات النهائية التي تحسم كلَّ قولٍ، وتقدم  
أبرز الأمثلة على تلك المفردات: الله، التوحيد، النبي، الوطن، العرب، الكرم، الحمية، الشجاعة، القبيلة، ... إلخ. 

مالات اللغوية، وهذه مفردات مستعملة في الخطاب الثقافي السعودي )والخليجي(، والمراد منها هو توحيد الاستع
وبالتال توحيد الخبرة المشتركة بين الناس. والخطاب الثقافي )السعودي( يردد هذه المفردات لكي يعزّز التماثلية )أو 
الوحدة المنسجمة( بين الأفراد. وأيةُ مفردةٍ لا تقوم بهذا الدور يتم استبعادها أو تهميشها على الأقل. فمفردة "الحرية" 

تعزيزية في الخطاب الرائج لدينا، ولذا يتم نبذها أو تّاهلها. وبالمقابل، سنجد أن الخطاب الثقافي   لا تؤدي أية وظيفة 
في بلد مغاير )لنقل: فرنسا( ينجدل ويتماسك عبر تكرار مفردات نهائية مؤسسة مثل: العلمانية، الحرية، النسوية، 

عنها كلمات مثل: القبيلة، الحمية، العائلة الممتدة   المثلية، حقوق الإنسان، معاداة السامية، ... إلخ. بينما تغيب
)الحمولة(، الدين، ... إلخ. ولا نقصد من هذا أن هذه المفردات غائبة عن الخطاب الثقافي المعين، المراد وحسب 

سة للنسق الأخلاقي والتواصل الاجتماعي، ومعبّرة عنه في الوقت عينه.   هو أنها ليست مفردات مؤسِّّ

المقابل للاستعمال الوظيفي للمفردة، هو الاستعمال الدلال الحيوي. إنه التفوه بالكلمات أو العبارات التي 
يكون المعنى حاضراً فيها لوعي المتكلم )والمتلقي(. وهو ما يمكن أن ندعوه بالاستعمال الشعري للغة. إن الشاعرَ 

اختراعاً، رغم أنها موجودة بشكل مسبق. فالشاعر   يستعمل الكلمات بشكل إبداعي حتى لكأنه يخترع الألفاظ 
يستعمل الكلمة في سياق غير مألوف مما يبرز معناها للمتلقي، فيكون الشاعر بهذا الاستعمال كمن يعيد اختراع 
 الكلمة. وما تمتاز به اللغة هنا أنها ليست كلية )كما في اللغة اليومية( بل إنها عينية وشديدة القرب من الواقع غير 

الفلسفيَّ  إيضاحَنا  عليها  نقيم  أن  نريد بالضبط  التي  اللغة  المتعال". وهذه هي  بـ"المدلول  يسمى  ما  أو  اللغوي، 
 للأخلاق الكونية. لكن قبل الولوج إلى هذا الميدان، لنستأنف ما بقي من وصفٍ للأخلاق المحلية ولغتها المغلقة. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  40   

اللغة المستعملة في الإطار المحلي، أو في جماعة لسانية بعينها، تكون مغلقة. ويبدو أن كلمة )مغلقة( صارت 
أكثر وضوحاً الآن. المعنى الأول أن الكلمات لا تحيل إلى الواقع بقدر ما تحيل إلى الوظيفة التي تؤديها الكلمة، وهي 

غة تطرد كل استعمال وظيفي لا يخدم إعادة إنتاج النسق، أو تعزيز وظيفة التواصل الاجتماعي. والمعنى الثان أن الل
التماثلية بين الأفراد. المعنى الثالث هو أن العبارات تتحول هنا إلى كليشيهات أو عبارات نموذجية. ويمكن استعمالها 

 بسهولة من قبل الأفراد في مواقف معينة بدون الحاجة لتدبر تلك المواقف.

كل قيمة أخلاقية تنشأ في سياق ثقافي محلي يتم التعبير عنها بعبارات نموذجية مكررة. فمع أن القيم الأخلاقية 
عموماً ذات طابع إنسان مشترك إلا أن انكشافها في الاستعمال اللغوي الوظيفي يجعلها محليةً وغيَر قابلة لإقامة 

قية معترف بها عند كل البشر. ولكنها في التطبيقات المحلية لها حوار حقيقي بين البشر. فالشجاعةُ مثلاً قيمة أخلا
تتحول إلى ممارسات محدودة وخاصة بكل مجتمع أو شعب. ويتم التعبير لغوياً عنها بعبارات وظيفية لا معنى لها، بل 

إلخ. وتحري التعاون، ...  الغوث،  التسامح،  الوفاء،  الكرم،  قيم أخرى:  القيم وظيفة فقط. وقل مثل ذلك على  ر 
الأخلاقية من الاستعمال اللغوي المحلي هو السبيل إلى رفعها إلى مستوى كون. وهذا لا يتم إلا بإجراء تحويل مماثل 

 على مستوى اللغة. 

 الحوار المفتوح والأخلاق الكونية 

عندما يتعلم المرءُ لغةً ثانية غيَر لغته الأم فإنه يواجه صعوبة تتمثل في أنه يفكّر كثيراً وهو يتكلم. أي، يفكر 
في كيفية استعماله للكلمات صوتياً، وللعبارات نحوياً واستعارياً. ومن ثم فنحن نقول إن المرء أصبح حاذقاً باللغة 

لغوي. الحقيقة أن هذا الحذق وهذه الطلاقة لا تكون تامة إلا إذا -ا عندما يتكلمها بشكل تلقائي وبلا تفكير ميت
تعلم المرء اللغة الثانية وهو طفل أو يافع. وعموماً، فالمتعلم حديثاً للغة ثانية يجد صعوبة، لكنه في الوقت عينه يكون 

ل كلمة، وفي كل جملة، ويبحث أكثر فهماً للكلمات من أهلها. إنه لا يستعمل اللغةَ وظيفياً بل دلاليا؛ً فيفكر في ك
عن المعان والإحالات. تلقائية الاستعمال اللغوي تحجب كثيراً ما تدل عليه الكلمات. وأعتقد أن الشخص إذا 
استطاع أن يقرأ نصاً مألوفاً في لغته بلغة أخرى سوف ينكشف له ذلك النص بصورة مغايرة ومدهشة. فلو قرأ 

رجمة معانيه(، أو قرأ شعر المتنبي بلغة أخرى، فسوف يخوض تّربة مغايرة وجميلة القرآن الكريم في لغة أخرى )عبر ت
في الوقت عينه. السبب، ربما، أن مألوفية اللغة الأصلية قد تحجب الواقع الحي الذي تشير إليه: المدلول المتعال. 

 وبدل ذلك تحيل إلى مفردات أخرى ترتبط معها في سياقات الاستعمال الوظيفي. 

هذه الحقيقة تّعلنا ننتبه إلى أن الاستعمال الدلال )أو الشعري( للغة هو الطريق الوحيد لبلوغ المدلول المتعال. 
س )-وكلمة )متعالٍ( تعني: ما يقع هناك ميوسِّ (. اللغة الوظيفية تركز على الدال Semiosisخارج لعبة اللغة أو السِّّ



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   41  

)= عبادة الألفاظ( بينما تركز اللغة الدلالية على المدلول. وبما أن اللغة الوظيفية دالية أو لفظية، وكلية، كما أثبتنا، 
فإنها تكرارية: وهذا ما يجعلها لغة ثرية بالعبارات النموذجية. وأي حوار يتم في هذه اللغة فهو تماثلي/تكراري. وسبب 

ب( تنهض على منطق المماثلة. فالمطلوب هو تأسيس هوية ثقافية موحَّدة. إنها ذلك أن اللغة هنا )أي اللغة كخطا
لغة فقيرة حتى ولو كانت تحتوي على ملايين الكلمات. فالعبرة ليس في عدد الكلمات، بل في القدرة على كشف 

نه لا يقول شيئاً الواقع الحي. فلقد يأتي شخص فصيح ويكتب قصيدة مليئة بالكلمات الجزلة والعبارات المتينة، لك
ذا بال. بينما قد يكتفي الشاعر الحق بكلمات قليلة ليكشف عن عالَم دلال مذهلّ، عالٍم ينتصب فيها المعنى في 
الوظيفية  اللغة  إذا كانت  المعبرَُّ عنه في اختلافه الأبديّ.  الشيءُ  حضورٍ مشرِّق. هنا، في حضوره المشرِّق، يظهر 

و  الحي،  حضورها  في  الأشياء  النموذجية تحجب  العبارات  إنشاء  في  تستعمل  ميّتة  علامات  مجرد  إلى  تحيلها 
والكليشيهات، فإنها بذلك تهدر الطاقة الاختلافية التي تميز كل شيءٍ عما عداه. فما الذي يميز كلمة )جمل( عن 

(، بل الحضور كما قد يظن اللسانيون المحدثون   - كلمة )جبل(؟ إنه ليس الاختلاف الصوتي )الفونتيكي والفونولوجي
المشرِّق للمعنى. إن المعنى الذي ينطوي عليه المدلولُ في كلمة )جمل( هو ما يفسّر تميز الكلمة صوتياً عن )جبل(. 
إن المشار إليه، ما يقع خارج اللغة، هو ما يمنح للغة طابعَها الاختلافّي. ويجب التنبيه إلى أن الاختلاف هنا إيجابي 

البنيو  عند  سلبياً كما  بين وليس  يقوم  الأساس  اختلاف شكلي في  هو  السلبي  فالاختلاف  مثلاً.  والتفكيكية  ية 
العلامات منظوراً إليها من ناحية الصوت )أو الرسم(. وسبب ذلك أن اللسانيات المعاصرة أبعدت المشار إليه من 

ع معناها. فالمعنى الدرس اللغوي، أو قامت بوضعه بين )قوسين(. وبهذا صارت العلامة )الكلمة( غير متطابقة م 
مؤجل )حسب دريدا(. وبهذا صارت كلمة )جمل( تدل لأنها ليست )جبل( أو )حبل( أو )بلح(! بينما نجد أن 
 الاختلاف في اللغة الدلالية، اللغة التي تصبح أفقاً رحباً لإشراق المعان، هو اختلاف إيجابي يحضر فيه الشيء بذاته. 

في إطار الاختلاف السلبي، أو اللغة الوظيفية، يكون المدلول المتعال مؤجلًا باستمرار. ويكون الحوارُ سلسلة 
من الألعاب اللغوية الفقيرة. وبما أن المعنى الحقيقي للحوار يفترض الآخرَ في آخريته )أي حضوره بذاته( فإن اللغة 

ن إقامة أخلاق كونية. وكيف من الأساس يتسنى لنا إقامة أخلاق الوظيفية عاجزة عن إنجاز حوار كهذا، وبالتال ع
كونية إذا كان المعنى غائبا؟ً إن الاتفاق الإنسان على القيم الأخلاقية يستوجب حضور المعنى في كل قيمةٍ، وهذا 

البشر. فمهما   اختلف الحضور يتطلب الانكشاف على الواقع الحي والمباشر بوصفه الأفق الخبروي المشترك بين 
البشر في لغاتهم وأديانهم وأعراقهم فإنهم يتفقون في أنهم كائنات عاقلة تعيش في أفقٍ عالمي مشترك )الطبيعة: كل ما 

 يقع خارج اللغة(. 

إن الدال )أو الكلمة منظوراً إليها صوتياً( تقبل التجريد والتعميم، وهذا سببٌ في أن اللغة البشرية لغة كلية. 
بينما المدلول عينّي، وبالتال اختلافي. وتعدد اللغات البشرية ليس عائقاً بالضرورة أمام الحوار الحضاري بين الشعوب، 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  42   

بل انغلاق النسق اللغوي هو العائق. وقد عرفنا أن مصدر الانغلاق هو غياب المدلول المتعال. ويمكن أن نلاحظ 
أن كل التيارات الفكرية والأدبية التي تأثرت بالثورة اللسانية المعاصرة ترفض أية إمكانية لقيام أخلاق كونية، وتميل 

لسفياً بل هو نتيجة للطريقة التي يفهمون بها اللغة. وقل مثل ذلك دائماً إلى نسبية الأخلاق. وهذا ليس موقفاً ف
على فلسفة ألعاب اللغة عند فتغنشتاين. فهو يغلق البابَ على كلِّّ كلمةٍ داخلَ سياق الاستعمال؛ فخارج هذا 

الأساس   السياق تفقد الكلمات وظيفتها. ولا ريب أن نجده بالتال يعارض فكرة الأخلاق الكونية )لأنه يعارض من 
 فليس هناك معيار عام ومشترك(.   - وجود ما يقع خارج ألعاب اللغة المتنوعة

ما يقع خارج النص )دريدا( أو خارج ألعاب اللغة )فتغنشتاين( ليس موجوداً. هكذا يصبح تصور قيام أخلاق 
كونية يتفق عليها البشر مهما تنوعت مشاربهم أمراً مستحيلًا. وإذا كان هناك، فعلاً، ما يقع خارج اللغة، أي إذا 

 دد. كان هناك مدلول متعالٍ، فإن الأمل بقيام أخلاق كونية يتج 

 اللغة التي تصنع الحوار 

الحوار يتم، كما نعتقد، بين شخصين مختلفين، أو ثقافتين مختلفتين فأكثر. ومادام الأمر كذلك فإن الاختلاف 
هو أساس الحوار. وقد عرفنا أن الاختلاف الإيجابي هو الذي يؤسس الحوار الحقيقي. وعلى هذا الحوار نقيم الأخلاق 

 الكونية.  

عندما يبدأ أي حوار )ولنضع في الاعتبار دائماً الحوارَ بين أشخاص من ثقافات مختلفة( فإن ما يحدث هو 
)إنه يحملها في عقلة كخريطة  الخاصة  الثقافية  منظومتَه  أن يجلب كل شخص معه  الأول  المسارين:  أحد هذين 

لمنظومة أو الخريطة الذهنية بين )قوسين(، ويأتي ذهنية(، وبالتال يجلب معه انغلاقَه المبدئي. والثان أن يضع هذه ا
العميق، باختلافه  الفردي  بتميّزه  الثقافي: أي أن يأتي  التاريخ  إلا من كونه هو، عارياً من كل ملابسات  متحرراً 

 الطبيعي.  

إن الحل الأمثل طبعاً هو المسار الثان. التحرر المنهجي المؤقت من الأفكار المسبقة من أجل إقامة حوار مثمر 
مع الآخرين. وكل شخص يفعل ذلك. هنا يلتقي الكلّ على مستوى واحد، رغم الاختلاف الفردي الذي يميز كل 

كانت مهملة ومهجورة قبل الانخراط في حوار صارم   شخص. هذا المستوى هو "الخبرة البشرية الموحَّدة". هذه الخبرة
 كهذا. فما هي هذه الخبرة؟ 

 الخبرة البشرية الموحَّدة تتكوّن من العناصر التالية: 

 العقل.   - 1



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   43  

 التجربة.   - 2

 وحدة المصير.  -3  

 الخبرة البشرية الموحّدة 

الاعتقاد بأن البشر كائنات عاقلة ليس مجرد مسلمة غير دقيقة أو نظرية بالية، كما قد يوحي بذلك الفكر 
المعاصر في بعض جوانبه الارتيابية أو المادية. فالارتيابيون يشكون في وجود عقل موحد بين البشر، ويميلون إلى القول 

عصر. أما الماديون فهم إما اختزاليون يردون العقل إلى بعقلٍ نسبي ملائم لكل ثقافة، أو على أقل تقدير، لكل  
عمليات الدماغ وشبكة الأعصاب، أو حذفيون ينكرون الوعي من الأساس. لكن بالعودة إلى الواقع الفعلي فإن 

. بين البشرِّ عواملَ مشتركةً مهما اختلفوا. أنهم يفكّرون بشكل مغاير لطريقة التفكير التي نجدها عند الحيوانات مثلاً 
كما أن العقل البشري مزوّد باللغة، أي القدرة على إظهار الأفكار والمشاعر بشكل ملموس وعيني، مما يسمح 

 بالتواصل الرمزي المعقد الذي بدونه لا نتصور مجتمع إنسان بل )تّمّع( حيوان محض. 

مما يميز العقل عند البشر، مع الإقرار بأن ثمة عقولًا لدى الحيوانات، هو أن العقل رمزيّ، وذلك بفضل قدرة 
البشر على استثمار الجهاز النطقي )إضافة للغة الجسد كما تسمى( لتجسيد الأفكار والمشاعر. هذا الظهور الملموس 

ال عرضة للنقد والفحص والتطوير. ولو ظل البشر يفكرون ذاتية(، وبالت-للأفكار والمشاعر جعلها موضوعية )= بين
 بلا لغة لما تطورت عقولهم؛ فتلاقح الأفكار والمشاعر أفضى إلى تطويرها وتعميقها. 

لا يمكن تّاهل التشابهَ الواضحَ في طرق التفكير التي يشترك فيها أفراد البشر، مهما بلغ بنا الشكُّ مبلغاً 
بعيداً. لكن، وبشكل غير مدروس، تم إهمال هذا الجانب، وصار ذلك علامةً على المفكر الأكثر حيادية والأبعد 

زيقا الحضور(. بل إن مبادئ التفكير )كمبدأ الهوية وعدم أو ميتافي  -عن التورط في الميتافيزيقا )ميتافيزيقا الوعي 
التناقض والسببية وغيرها( صارت، عند هذا النوع من المفكرين نوعاً من التحيّز الغربي! هذا التفسير الذي يحاول به 

: إن الاعتقاد بعض المفكرين )وخاصة ما بعد الحداثيين( التبرؤ من المركزية الغربية يكشف عن مركزية غربية أشد عنفاً 
أن مبادئ العقل غربية هو لعمري فضيحة تورط بها أعداء المركزية الغربية سواء أكانوا غربيين أو شرقيين )مع التحفظ 
على هذه التسميات الجيوسياسية الملتبسة(. إذا كان أرسطو قد وضع أصول المنطق، فلا يعني هذا أن المنطق يونان، 

لسفة التاريخ الاجتماعي فلا يعني هذا أن هذه الفلسفة عربية. فالعلم علم للبشر وإذا كان ابن خلدون وضع أصول ف
قاطبة. إذن، لنسلّمْ، بعيداً عن التهويلات الفلسفية، بأن هناك عقلاً مشتركَاً بين البشر )الصيني، والعربي، والأفريقي، 

 ف. والبرازيلي، والفرنسي، ... إلخ( وأن الاختلاف بينهم لا يمنع من الائتلا



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  44   

علينا ألا نربط بين مفهوم العقل والتصور المنطقي أو العلمي المصاحب له. فالعقل، كما نتصوره هنا، أوسع 
مجالاً، وأكثر ثراء. إنه بنية معقدة من الملكات والقدرات. فالخيال، على سبيل المثال، جزء لا يتجزأ من العقل، 

ر، وغير ذلك. ورغم أن للحيوانات مشاعر )كما أن لها وكذلك قل فيما يتعلق بالإدراك الحسي، والمشاعر، والتذكّ 
إدراكاً حسياً( فإن مشاعر البشر مرتبطة بشكل وثيق مع الأفكار، وليس مع الغرائز. فالمرء يشعر بالحزن لحدث 
معين، ويمكن له أن يتفادى الحزنَ لو غيّر من تصوراته، كما يحدث لمن يعتنق الفكر الرواقي الذي يساعد الإنسان 

ى تّاوز المشاعر المؤلمة. وقل مثل ذلك في الشعور بالبهجة؛ فقد تتسع دائرة هذا الشعور إذا استطاع المرء أن يغير عل
من تصوراته الضيقة والمتشائمة تّاه الحياة. أما الخيال فهو، ربما، العنصر الأهم الذي يميز الإنسان عن الحيوان؛ ففي 

غير العالم الذي يعيش فيه، ولعل هذا هو الباعث الحقيقي الذي دفع البشرية الخيال يستطيع الإنسان أن يتصور عالماً  
 إلى التغير وبالتال إلى التطور. 

من أسباب وحدة العقل البشري، إضافة إلى التركيبة البيولوجية المشتركة، هو وحدة التجربة. والعكس صحيح؛ 
فوحدة التجربة أفضت إلى تشابه في تطبيق ملكات العقل. فالبشر يعيشون في فضاء مشترك، هو كوكب الأرض، 

ويستمرون في البقاء عبر إزالتها. وهذا التشابه، ويعانون التجارب ذاتها، ويواجهون العقبات نفسها، التي يحيا الناس  
وتلك الوحدة لا تنفي الاختلاف. ولكنه اختلافٌ، إذا نظر إليه مقارنة مع التشابه، سطحيٌّ. ومن المدهش أن 
كثيراً من الحضارات القديمة تشابهت في بعض السمات الثقافية رغم بعد الصلة بينها. صحيح أن هناك من يفسر 

ر البشري والارتحال بحيث يحملون معهم تلك السمات، ولكن هناك نظرية أخرى ذات وجاهة ترى ذلك بالانتشا
أن كل حضارة من هذه الحضارات لم تقتبس من الأخرى، فيما يتعلق على الأقل بهذه السمات، وأن سبب ذلك 

. إذن، لا يبعد أن يكون اختراع النار يعود لتشابه الخبرة الإنسانية. وإذا قلنا الخبرة فنقصد بها العناصرَ الثلاثة أعلاه
مثلاً قد عرف عند شعوب قديمة لا تواصل بينها، وقل مثل ذلك على الصيد والزراعة وسنّ القوانين وتشابه الأساطير 
والحكايات المؤسسة للهوية الثقافية. يكفي مثلا أن يلاحظ شخص في حضارة ما أن احتكاك حجرين من المرو 

ليستغل هذه الطاقة في إشعال النار. وهذا يجري على بقية الأشخاص المنتمين لحضارات   يؤدي إلى ظهور الشرر، 
مغايرة وبعيدة مكانياً أو زمانياً أو هما معاً. من هنا، فاستجابات البشر للظواهر الطبيعية ولتحديات البيئة تتشابه 

 للأسباب التي أوردناها وهي وحدة العقل ووحدة التجربة. 

أما وحدة المصير فتتعلق برؤية البشر للمستقبل. إن العقل الإنسان مزوّد بملكات التوقع والتنبؤ، وهي تدين 
لملكة الخيال في عملها. ففي الخيال يستطيع العقلُ أن يدرك ما ليس قائماً للحواس، وبهذا فالخيال يمكّن العقلَ من 

ما بعده )عبر التوقّع(. تنشأ فكرةُ المصير بفضل الذاكرة؛ حيث تّاوز المعطى الحضوري إلى ما قبله )عبر التذكر( و 
يكتسب البشر خبرةً تاريخية، ومعرفة كافية لتوجيه مسار الحاضر، وكذلك بفضل التوقّع؛ حيث يتصور البشر واقعاً 



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   45  

أفضل مما هو قائم، ومتجاوز للمخاوف. وتتعالى هذه الفكرة على الأفق الزمان لتبلغ إلى ما وراء الحياة، وما وراء 
الوجود الفعلي. ومن ثم تتشابه الحضارات البشرية في العقائد المتعلقة بالموت والخلود والروح ونحو ذلك. أما على 

يثيرها المفكرون والباحثون اليوم حول مصير الكوكب، ومآلات   المستوى الفلسفي والعلمي، فهناك المخاوف التي 
الوجود الإنسان في ظل التهديدات التي بدأت تطل برأسها فعلياً، سواء التهديد المتمثل في الحروب النووية والصراعات 

 الدامية، أو فيما يتعلق بالبيئة، أو الذكاء الاصطناعي، أو الثورة الجينية.  

 الحوار الذي يصنع اللغة 

لكي نتجاوز محدودية المعجم اللغوي الثقافي )الخاص بكل ثقافة( الذي يتعامل مع المفردات بشكل وظيفي 
ونفعي، يمكن توسيع هذا المعجم عبر الحوار الحضاري والتواصل الإنسان بالطريقة الملائمة. فإذا انطلق الحوار بين  

تق من إسار المحلية. فلننظر مثلاً في مفردة "العدل". إن البشر على أسس الخبرة البشرية الموحّدة فإن اللغة سوف تنع
كل جماعة لسانية/ثقافية تؤمن بأهمية العدل. ولكن يبدأ الاختلاف عندما يتم التعامل مع هذه المفردة وظيفيا؛ً أي 

والت والمساواة،  الحرية،  على  ذلك  مثل  وقل  المحلية.  الثقافة  فيه  تتموضع  الذي  السياق  على  فقط  عاون، بالإحالة 
والتسامح، والحق في العمل وفي طلب السعادة، وغيرها. لن تّد من يرفض هذه المفردات أو القيم الأخلاقية العليا، 
ولكن كل شخصٍ، مادام يتحرك في إطار الخطاب الثقافي المغلق، يفهم تلك المفردات بشكل وظيفي: أي بشكل 

نجد من يرى أن الحرية لا يجب أن تعطى لفئة من الناس يخدمه ويفضي إلى تكريس النسق الذي ينتمي إليه؛ فلقد  
لأنهم أقل شأناً منا. أو أن الحق في العمل ينبغي أن يقتصر على شريحة معينة من المجتمع، وغير ذلك. وههنا يبدأ 

 الصراع، أو يحلّ محلَّ الحوار مباشرة. 

الحوار المستند على مفهوم الخبرة البشرية الموحّدة هو المؤهل لتحرير تلك المفاهيم وإعادة فحصها لكي تكون 
مناسبة للجميع. ولكن متى يمكن أن يقوم حوار كهذا؟ أهم شرط لقيامه هو ألا يكون أي طرف في الحوار أعلى 

الطرف الآخر. فالعلو هنا يعطي سلطة تفسد مسار الحوار الصح يح؛ لأنه وقتها سوف يتحول إلى دعوة. من 
والدعوة )بالمعنى الأيديولوجي( هي أن أدعو الشخص الآخر لكي يعتنق المبادئ التي أؤمن بها، وإلا فلا سلام ولا 
تعايش. ولا يملك الطرف الآخر إذا كان ضعيفاً سوى الانصياع والتخلي عن آخريته، أو المقاومة وتعريض الذات 

دمار. من هنا، فالحوار يجب أن يكون ديمقراطياً بالمعنى الذي يقصده هابرماس. فالأطراف يجب لخطر الفناء أو ال
 أن تكون متكافئة، على الأقل أثناء إنجاز الحوار. 

كان هابرماس يعتقد أن الحوار يجب أن يبدأ بالتحرر من التصورات المسبقة، وذلك لبلوغ إجماعٍ على المسائل 
المطروحة للنقاش. ومن هنا فالحقيقة، حقيقة المفاهيم وحقيقة العالم الذي نعيش فيه، تتأسس عبر الإجماع بالشروط 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  46   

المذكورة آنفاً. وقد رفض من أجل ذلك ما ذهب إليه فيلسوف التأويلية غادامير الذي كان يربط الفهمَ، فهمَ الآخر، 
ولاسيما نصَّ الآخر، بالتصورات المسبقة أو التحيزات )التي تعني هنا الأحكام المسبقة(. فحسب غادامير، لا يمكننا 

والتي نلج عبرها إلى نصّ الآخر، ثم نشرع في تعديل فهمنا المسبق كلما الفهم إلا في ضوء الخبرة التأويلية السابقة،  
توغّلنا في النص. ومع أن مذهب غادامير مفيد في التأويل، فإنه غير صال للحوار. فالمتحاورون في حاجةٍ إلى لغةٍ 

لمفردات من جديدة تتجاوز آفاق الفهم الشخصي. ولا يعني هذا اختراع مفردات جديدة، بل إعادة فحص تلك ا
خلال استنباط الأبعاد الدلالية فيها )وتقويس الأبعاد الوظيفية(. إن اللغة مسكن الوجود، كما يقول هايدجر. إننا 
عندما ننفتح على الوجود المعيش، وعلى الواقع الحي، ونستسلم له بدون فرض مقولات سابقة عليه نتحوّل إلى 

ي يتكلم من خلالنا، لا أن نستنطقه نحن لأغراض النفع اليومي. شعراء: أي نستطيع أن نفسح المجال للوجود لك
)شعر(  نستخدم كلمة  ونحن  يتكلم.  قابل لأن  الجاهزة  وللمقولات  اللغة  للعبة  المفارق  الواقع  أو  فالوجود  هكذا 

 المدلول و)شعراء( بالمعنى الواسع: التعبير عما هو موجود بشكل يجعله يشرِّق من جديد. وهذا، كما أشرنا، يعني ترْكَ 
 المتعال يقبل إلينا عبر فضاء اللغة. من هنا فإن الأشياء هي التي تفرض معانيها على اللغة وليس العكس. 

لإيضاح ذلك دعونا نستحضر المثالَ التال من خطابات الصراع الأيديولوجي. إن مساعدةَ شخصٍ لشخصٍ 
س.  -آخر هي حدث واقعيّ  لكن لو نظرنا إلى تأويلات هذا الحدث لوجدنا   يقع هناك، خارجَ حدود السميوسِّ

بينها تبايناً يقترب من التضاد الصريح. فلربما يؤول البعضُ هذا الحدثَ بأنه شهامةٌ من الشخص، بينما يؤوله البعض 
الآخر بأنه نفاقٌ يريد منه الشخص السمعة الطيبة، والبعض الثالث يؤوله بأنه عمل يريد منه الشخصُ منفعةً من 

ص الآخر، وقد يؤوله فريق رابع بأنه خيانة إذا كان الشخص الذي ساعده ينتمي لبلد معادٍ لهم، وهكذا. الشخ
لٍ/ الحدث ذاته، ويتم التعبير عنها بمفردات )علامات( متنوعة: شهامة، نفاق، منفعة، خيانة. لدينا إذن مدلول متعا

كل كلمة من هذه الكلمات هي دال )صوت( ومدلول )معنى(. والمدلول هنا )وسوف نسميه المدلول المحايث؛ 
عمليات التأويل هي أن يحلَّ محلَّ لارتباطه الداخلي بالدال(، هو غير المدلول المتعال. ووظيفة المدلول المحايث في  

الحدث، أي محل المدلول المتعال. وهكذا فإن العلامة )بشقيها( تحجب الحدث عندما تحاول إظهاره. فكيف نحل 
 المشكلة؟  

لقد أشرنا من قبلُ إلى أن اللغة تكشف عن المدلول المتعال، عن الوجود، عبر تركه يقبل إلينا كما هو في 
 ذاته. وهذا هو التأويل الحق كما فهمه هايدجر: ألا أفرض أي مفاهيم مسبقة على ما يقبل إلّ. 

لنعد إلى المثال: مساعدة شخصٍ لشخص آخر. ما المطلوب عمله هنا؟ لقد تم تحويل كلمة )مساعدة( إلى 
كلمات مثل )شهامة، نفاق، مصلحة، خيانة(. بعض هذه الكلمات إيجابي )شهامة( والبقية سلبية. لكن لماذا 

، فلنتمسك بها. قد يقول قائل، وهو تّاهلنا الكلمة الأصلية )مساعدة(؟ الحدث الواقعي يظهر لنا على أنه مساعدة



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   47  

على حقّ: لكنك استبعدتَ الدلالات المضمرة للشخص، فلربما فعلًا أنه كان غيَر نزيه فيما قام به. لكن لنتذكر أن 
التأويل يجب أن ينهض على مبدأ الإحسان، أو لنقل إنه هو المبدأ الذي يجب الانطلاق منه، حتى يثبت العكس. 

 فما هو مبدأ الإحسان؟ 

 التأويل ومبدأ الإحسان 

في تراثنا الإسلامي نقرأ الآية الكريمة )ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ول حميم(. 
والفكرة ببساطة أننا يجب أن نقدّم حسنَ الظن وبادئَ الرأي على سوءِّ الظن وعلى التأويلاتِّ التي قد لا تعبر عن 

، ظهر مبدأ الإحسان مع فلاسفة مثل ويلارد كواين ودونالد الحدث بقدر ما تعبر عن رغبات المؤول الذاتية. فلسفياً 
ديفيدسون، وكان نيل ولسون أول من استعمله حسب ما يذكر كواين في كتابه )الكلمات والأشياء(. وسوف نركز 

 . ن ديفيدسو هنا على استعمال دونالد  

منهجياً  فالتأويل يكون مطلباً  التأويل. وكما هو معلوم  الفهمَ، فهمَ الآخرين، يمر عبر  الرجل أن  يرى هذا 
ضرورياً عندما يكون سوء الفهم عائقاً أمام القراءة، أو الفهم، أو إنجاز الحوار مع الشخص المغاير لنا. وسوء الفهم 

ر لا ينتميان لنفس اللغة، إضافة إلى أن لكل شخصٍ منّا عالماً ناشئ من صعوبات اللغة، وتتعاظم إذا كان طرفا الحوا
من الخبرة المعرفية الذاتية التي تّعل استعمالنا للكلمات والعبارات غير محايد. وسوء الفهم يزداد حسب ديفيدسون 

تي تسعى قدر بازدياد الخلاف، ويقل مع الاتفاق. ويرى أن مبدأ الإحسان يحتم علينا أن "نفضّل تلك التأويلات ال
الإمكان إلى تقليل الخلافات". لكنه يتدارك قائلاً: "لكن علينا أن نفطن إلى أن غاية التأويل ليست بلوغ الاتفاق، 

 بل الفهم ... فالفهم يتحقق كلما حاولنا بالتأويل أن نزيد من الاتفاق". 

ما يريد ديفيدسون قوله هو أن الخلافات عائق ليس أمام الفهم بذاته، بل أمام الانخراط في حوار أو نقاش 
منذ البداية. فإذا ما تم تسوية الخلافات عبر مبدأ الإحسان فإن طريق الفهم يكون سالكاً. ومن مظاهر الخلاف أن 

و يريد الشر، وهكذا. وفي شروط سيئة كهذه لا يعتقد كل طرف أن الآخرَ غير صادق أو أنه متناقض أو جاهل أ
يمكن قيام حوار وترجمة ونقاش وبالتال ينغلق الباب أمام الفهم. أما تحذيره لنا بأن غاية التأويل ليست الاتفاق بل 
الفهم، فيريد منه أن المبالغة في الودّ والتسامح واللطف قد تحجب بدورها الفهمَ. فالمجاملات لا يمكن أن تكون 

ساساً لحوار فعّال ونقاش مثمر. وبهذا فمبدأ الإحسان يوفر الشروط الخارجية، إذا جاز التعبير، لإمكانية بلوغ فهمٍ أ
 متبادل يقوم على أسس صحيحة، منهجياً وموضوعياً. 

، "فسواء رغبنا في ذلك أم لا، فلا يمكن لنا إذا أردنا فهمَ الآخرين، إلا أن نعتبرهم ن ديفيدسو إذن، وكما يقول  
على صواب في كثير من الأمور"؛ وذلك لضمان التواصل. ويمكن أن نقول إن المقصود هنا هو أن اعتبار الآخرين 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  48   

التأويل ويسير في طريقه الصحيح. ولو افترضنا نقيض ذلك  على صوابٍ هو إجراء منهجي مؤقت، حتى يعمل 
لوقعنا في إشكالية حقيقية: فافتراض أن من تتحاور معه كاذب سوف يجعل الحوار منذ البداية معطلاً، وبالتال فلا 

طبّقه أغلب التيارات الفكرية والمذاهب الدينية    فهمَ يمكن بلوغه. ومن هنا يتضح الأثر العظيم لمبدأ الإحسان لو 
ومنافق  أن الآخر كاذب  أسفٍ أن كل مذهب يفترض مسبقاً  القديم. ومن  العربية وتاريخنا  ثقافتنا  المتصارعة في 
ومدلس ويريد الشر. وهذه تفسر عجز المذاهب عن إقامة حوار معرفي حقيقي ومثمر، كان يمكن له أن يجنبنا الكثير 

قاموس فلسفي(، مادة: مبدأ   -من الصراعات والإخفاقات. ويمكن الرجوع إلى كتابي )مفاهيم ونظريات والكثير  
 الإحسان، للاستزادة. 

إذا كان ديفيدسون يرى أن غاية الحوار ليس الاتفاق بل الفهم، فإن هابرماس يرى خلاف ذلك، فهدف 
الحوار هو الاتفاق أو الإجماع على حقائق الواقع. وأعتقد أن هذا قد يكون أمراً صعباً في حالات كثيرة، لأن الغاية 

ضعها هابرماس نفسه لمفهوم العقلانية التواصلية. التي يجب أن نتغياها من الحوار هي التفاهم، وهي الغاية التي و 
  والتفاهم هو الأرضية المشتركة التي يمكن من خلالها إقامة أخلاق كونية تتجاوز محلية الأنساق المغلقة.

 أخلاقية -الجماعة الميتا

الذي يحيلنا إلى الخبرة  الذي يقرأ الحدثَ في حدثيَّتِّه نستطيع بلوغ الأساس المشترك  التأويل الصحيح  عبر 
البشرية الموحدة. إنه المدلول المتعال. ويمكن التعبير عنه من خلال الحوار المتكافئ والمتحرر من ملابسات الخطاب 

مفتوحة للغة يمكن الانطلاق نحو إعادة فهم المفردات التي تكوّن الثقافي المغلق. وفي ضوء هذا الحوار بوصفه ممارسةً 
المعجم الأخلاقي الكون. لنتذكر أن هذه المفردات ليست غريبة عن الخبرة الإنسانية. فلقد أشرنا إلى أن كل ثقافة، 

ل الأبرياء، ولا مهما اختلفت الأزمنة والأمكنة، لا تصطنع القيم الأخلاقية من لا شيء. ليست هناك ثقافة تبيح قت
السرقة، ولا الاغتصاب، ولا الرشوة، ولا الأنانية، ولا العبودية، ... إلخ. من ناحية مبدئية هذه القيم معروفة في كل 
ثقافة، ولكنها تنطمر لاحقاً بسبب التأويلات التي تتكئ على الاستعمالات الوظيفية للغة أو التي ترمي إلى تكريس 

وهذه الاستعمالات تنهض على نمط من التسويغ الزائف. مثلا، قد يرفض شخصٌ السرقةَ   الأنساق الثقافية المغلقة،
ويعدها جريمةً أخلاقية، لكنها يمارسها. ويسوغّ ذلك بالقول إن الكل يسرق أو إن فقير محتاج أو إن من أسرق 

ويغ الزائف. وحتى العبودية التي منهم أثرياء فاسدون، وهكذا. فهو يؤمن بالمبدأ نظرياً، ولكنها ينتهكه عملياً بالتس
مارستها شعوب كثيرة، وبررتها وشرعت لها القوانين، هي مرفوضة من الجميع. فالسيد الذي يملك العبيد يرفض أن 
يكون عبداً، لأنه يعرف أن العبودية انتهاك صارخ للوجود الإنسان ولكرامة البشر. لكنه يقبل ذلك على غيره عبر 

لزائفة: إنهم ليسوا بشراً مثلنا، أو إنهم بدون العبودية سيموتون جوعاً، ... إلخ. ومن هنا سلسلة من التسويغات ا
فالتسويغات الزائفة بعينها تصادق على صحة تلك المبادئ. بينما لا أحد يسوغُّ الصوابَ الأخلاقي إلا في حالات 



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   49  

استثنائية. فالشخص الذي يتبرع بجزء من ماله للمساكين لا يبرر عمله. فهو ليس بحاجة لذلك. والحالة الاستثنائية  
التي يضطر فيها إلى التسويغ هي أن يلومه أصحابه مثلًا على إنفاقه المال بحجة أنه إسراف؛ فيضطر إلى أن يسوغ 

عامةً لفعله. أما التسويغ الزائف فليس له قاعدة، كما يخبرنا فعله باستدعاء المبدأ الأخلاقي الذي يتخذه قاعدةً  
إيمانويل كانط. إنه استثناء؛ فالشخص الذي يسرق يرفض أن يكون عمله هذا قاعدة عامة، بل يريده أن يظل 

 استثناءً )أي قاصراً عليه وحده(. 

الخبرة البشرية الموحدة هي الأفق الذي تنكشف فيه القيم الأخلاقية العليا، وهذه القيم تأخذ في التلاشي إذا 
ما تخلى الناس عن اتخاذها قواعدَ واجبةً، وبدأ في انتهاكها عبر الاستثناءات: عبر التسويغات الزائفة التي هي في 

للغة. إذا عرفنا أن الحرية حق لكل إنسان بلا استثناء، وأن   الحقيقة عمليات تأويلية منتمية للاستعمال الوظيفي 
العدالة حق لكل إنسان بلا استثناء، ... فإننا نكون في الطريق نحو ميدان الأخلاق الكونية. صحيح أن هناك 

نوا عقوبات وجزاءات داخل كل جماعة لسانية )ومجتمع قانون(، وأن الآثمين أو المنتهكين للأخلاق يستحقون أن يكو 
الكونية التي يساهم في - استثناء )انتهاك حرية المجرم عبر سجنه النقاش حول الأخلاق  مثلاً(، لكننا الآن بصدد 

العملي )الأخلاقي(، ولا يحق له  تأسيسها كل شخص عقلان، ومن هنا فالمجرم لا يعد شخصاً عقلانياً بالمعنى 
كانط لا تمنع ذلك؛ فهو يرى أن المجرم شخص عقلان المساهمة في تأسيس الأخلاق )رغم أن نظرية الواجب عند  

لأنه يعي أنه ارتكب جرماً(. لكن ما أقصده هنا هو أن المشاركة في الحوار هو عمل مناط بمن يعي ضرورة التمسك 
بالواجب الأخلاقي. وهكذا فالأطفال الصغار، رغم أنهم كائنات أخلاقية، إلا أنها غير مؤهلين للمشاركة في إنشاء 

خلاق الكونية. فهذه الأخيرة تتطلب وعياً عميقاً ليس بالواجب الأخلاقي وحسب بل وباللغة الأخلاقية واللغة الأ
)ميتا  للأخلاق  الميتا -الشارحة  الجماعة  يشكلون  من  هم  وهؤلاء  بالمعجم -أخلاق(.  يرتفعون  من  وهم  أخلاقية. 

ية، ويستقرون به في الأفق الخاص به: الخبرةِّ البشرية الأخلاقي إلى ما وراء اللغة الوظيفية، وما وراء الأغراض النفع
 الموحدة. 

 الآخر بعيداً عن مركزية الذات 

ينبغي أن نستحضر الفكرة الأساسية التي أثبتناها في هذا المقال، وهي أن اللغة الوظيفية تنتمي إلى منطق 
إلى استبعاد  النمط الأول نجد ميلاً  الدلالية، لغة الحوار، على منطق الاختلاف. في  اللغة  بينما تنهض  المماثلة، 

ء عليها مع إجراء تحويل سيميوطيقي لها بحيث تؤدي وظيفة المفردات التي لا تعزز النسق الثقافي السائد، أو الإبقا
هذا النسق مغلق، والمراد أنه لا يستطيع أن يفسح مجالًا للآخر/المختلف لكي ينشئ قولهَ   الحفاظ على النسق.

 الخاصَّ به. فكل ما يقوله الآخر/المختلف يزاح إلى خارج الخطاب. 



 

 دراسات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  50   

في الأوضاع التلقائية للمجتمعات، نجد أن الأخلاقَ تكون دائماً محلية. فهي مصاغة بحيث تلائم التجربة 
الخاصة بشعبٍ معين. ولقد أشرنا أن هذا لا يمنع من أن يكون لتلك الأخلاق أصولٌ دفينةٌ، هي ذاتها القيم الأخلاقية 

ريخ البشرية لم يشهد يوماً من الأيام ممارسة فعلية للأخلاق الكونية التي تنطبق على كل نسق ثقافي. والمفارقة أن تا 
( بالمعنى الذي أذاعه ماكس Ideal Typeالكونية. ومن هنا فهذا النوع من الأخلاق أشبه ما يكون بنمطٍ مثال )

ية المعيشة فيبر. وهذا يعني أن الأخلاق الكونية تبرز بوصفها مثالًا يقتدى به، إذا صحت العبارة. ففي التجارب اليوم
للبشر لا نطمح إلى تّاوز الأخلاق المحلية، بل يكفي أن نربط بينها وبين النمط المثال الذي يساعد على تّاوز 
العوائق الموجودة فيها. بتعبير آخر، يمكن لأنظمة الأخلاق المحلية أن تفسح مجالًا لحوارٍ حقيقي وأصيل إذا تعالَت 

 ائق هو المركزية الذاتية المفرِّطة. على ما ينطوي عليه من عوائق، وأهم ع

طبيعي وككائن  بل  وحسب،  اجتماعي  ليس ككائن  ذاته.  حول  متمركز  بطبيعته،  بيولوجي. -الإنسان، 
فالطفل، كما يعلّمنا جان بياجيه، متمركز ذاتياً بحيث تكون مشاعره وأفكاره، بل وموقفه الأخلاقي، منطلقة من 

أن كل شيء له. ثم يقرر بياجيه أن ذاته. فهو لا يميز بادئ ذي بدء بين ما له وما ليس له، أو بمعنى آخر، يظن  
هذه المركزية تؤدي إلى نوع من اللاعقلانية؛ أي إلى سيطرة المشاعر والانفعالات والأنانية. وهكذا فالآخر لا يكون 
حاضراً إلا لاحقاً على صورة القانون الموضوعي، حسب بياجيه، أو صورة الأب، حسب فرويد، وأخيراً صورة الآخر 

"( عند جاك لاكان. هذا الأخير يعتقد أن الآخر موجود في أعماق الذات Otherلحرف الكبير")ولاسيما الآخر با
منذ البداية، ولكنّ هذه الحقيقة لا تمنع من أن الإنسان، بيولوجيا وعقليا، يبدأ متمركزاً حول ذاته: أنانيا؛ً فلاكان 

  نفسه يرى أن الطفل يعتقد في البداية أن كل شيءٍ امتدادٌ لجسده، وأن كل شيء ملكٌ له. 

البشر، ويمكن استثمارها من أجل تأسيس أخلاق كونية: أخلاق  الذاتية إذن هي حالة أصيلة في  المركزية 
تنهض على منطق الاختلاف، وهو منطق ينظر إلى الآخر في شروطه الوجودية الخاصة به ولا يحاول أن يختزله إلى 

الذاتية، سواء أكانت الذات الفردية أو   ثقافي يعيش في إطار المركزية -محيط الذات. والإنسان، ككائن اجتماعي 
الذات الجماعية )المجتمع أو الأمة أو الشعب(. ومن فوائد المركزية الذاتية أن لها دوراً عظيماً في تطوير مشاعر أولية 
لدى البشر كمشاعر التعاطف والشفقة والرحمة والمساعدة. فالإنسان يهبّ لنجدة الإنسان الآخر لأنه يشبهه، ولربما 

- ساعد الحيوان لمشابهته به أيضاً في جوانب كثيرة. ومن هذه المشاعرِّ عرفَ البشرُ الأخلاقَ، وهذه المعرفة التكوينيةي
التاريخية لا ينبغي أن تنعكس على المعرفة المنطقية بالأخلاق. فالأخلاق بذاتها نظام منطقي له قواعده المستقلة عن 

لبشر به تتم في التاريخ، وبالتال فإنها تنمو بشكل تدريجي؛ ولا جرم إذن التاريخ الفعلي لتطور البشر. لكن معرفة ا
أن يكون اللاحقون أكثر معرفة بالأخلاق )وممارسة لها( من الأولين. ورغم كل التشاؤم الذي يحيط بعالمنا اليوم إلا 

ساء والأطفال في نظرنا أننا نعيش في وضع أخلاقي أفضل من الأوضاع السابقة؛ فاسترقاق البشر وانتهاك حقوق الن



 

 الأخلاق ولغة التواصل 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   51  

اليوم جريمة، إلا أنه كان مسلمة اجتماعية في نظر القدماء. وسرّ هذا التطور ملازم للإدراك العميق لضرورة قيام 
 الآخر في قلب الأنظمة الأخلاقية الإنسانية. وما يزال الطريق طويلاً لتجنب عيوب المركزية الذاتية. 

المركزية الذاتية لها أهميتها في ميدان تأسيس الأخلاق المحلية، ولكن الأخلاق الكونية يجب أن تنهض على 
تفتيت تلك المركزية )وليس إقامة مركزية غيرية، كما يرمي إلى ذلك فلاسفة الاختلاف والآخرية مثل إيمانويل ليفيناس 

تفتيت المركزية يتم من خلال التحويل السيموطيقي للمعجم وجاك لاكان وجاك دريدا وعبد الله المطيري وغيرهم(. و 
داخلها  في  تحجب  للمعجم(  سة  مؤسِّّ مفاهيم  )بوصفها  فالمفردات  عام.  معجم كون  إلى  الخاص  الأخلاقي 
اللغة،  للعبة  مفارِّقاً  مدلولاً  وبوصفه  إيجابياً،  اختلافاً  بوصفه  الوجودَ  تحتضن  التي  الأولى  الدلالية  الاستعمالات 

ستعمالات الوظيفية. فـ)الحرية( مفردة أساسية في المعجم الأخلاقي. لكنها، في اللغة الوظيفية، تنزاح عن المعنى وللا
الاختلافي لتتبنى المعنى الهووي أو التماثلي. بعبارة أخرى، النسق الثقافي المغلق يفهم الحرية بشكل ملائم لأفراد هذا 

ة مهيمِّنة )الطبقة الحاكمة، طبقة رجال الدين، الرأسماليين، الإمبرياليين، النسق، ولاسيما من يتخذون مواقعَ اجتماعي
الطبقة الوسطى ... إلخ(. وهكذا نجد من يقول: الحرية فقط لأهل البلد، أو للمؤمنين بهذا الدين، أو للأوربي دون 

. لكن عندما نعيد فحص الشرقي، أو للأبيض دون الأسود، أو للرجال دون النساء، أو للرؤساء دون المرؤوسين، إلخ
الدلالة الحقيقية لمفردة الحرية، أي الدلالة التي تنبع من الخبرة البشرية الموحدة، وليس من ملابسات النسق المغلق، 

 سنجد أن تلك التراتبية السابقة لا يعود لها مسوغ )إلا المسوغ الزائف(. 

الآخر لا يجب أن يكون القطب المقلوب للذات. إن تفتيت مركزية الذات سيعيد البنية العلائقية بين الذات 
التعاون والتكامل وليس الصراع. ومن هنا فإن منطق الاختلاف الإيجابي ليس منطقاً  والآخر لتكون قائمة على 

الفضاء الأنطولوجي يظهر الكائن لا بوصفه متمحوراً حول الآخر، بل حول الوجود كما يعلن عن نفسه. ففي هذا  
هناك )دازاين(. وفيه أيضاً تقرأ اللغةُ الوجودَ بوصفه مدلولًا متعالياً -أنا مقابل آخر، أو العكس، بل بوصفه وجوداً 

 يوقف لعبة اللغة، ويشرع في العمل.

 



 

 حوارات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  52   

 حوار مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العالي  
 شايع الوقيان حاوره:  

هل يرضيك أن تسمَّى فيلسوفا؟ً أم أنك ترفض ذلك، كما يفعل البعضُ ممن يختار أن يرتحل بين تخوم   -1
 المعارف والفنون بلا هوية محددة؟

عندما ينعتك شخص بأنك فيلسوف، لا تدري أيّ معنى يقصده. فقد تنُعت بتلك الصفة كما ينُعت أحدهم 
بأنه نجار أو فلاح، فيحيل اللفظ إلى وظيفة أو انشغال. كما قد تنعت بها كمن ينعت شخصا بأنه شاعر، وحينئذ 

لكن الأهم من ذلك أنك بمجرد سماعه،   فاللفظ يدل على مقدرة وتمكّن، وبالتال على نوع من المهارة والتميّز.
سرعان ما يقفز ذهنك إلى السؤال العسير: وما هي الفلسفة؟ هذا السؤال الذي لا يطرحه كبار الفلاسفة عادة إلا 
أواخر حياتهم، وتتويجا لمسار. لذا فأنت تتلقى هذا النعت ليس كمجرد "تسمية" وإنما كسؤال، وكسؤال عسير. لكل 

ا ما أفضل، فيما يخصني، نعت "باحث"، لأنه يعكس حيرة وانفتاحا، ولأنه يفتح على "دروب" هذه الدواعي، غالب
 وآفاق، ولا يسجنك ضمن محددات ومراتب.

 إذا ذكُِرَ فلاسفة ما بعد الحداثة عربياً يبرز اسمك واسم علي حرب من بين آخرين. هل أنت كذلك؟   -2
في  بارن  سألته  فعندما  دولوز.  جيل  الفرنسي  الفيلسوف  على  طرُح  قد  له كان  بمثيل  السؤال  هذا  ذكّرن 
"الأبجدية" عما إذا كان فكره يشكل مدرسة، أو على الأقل، ما إذا كان يلتئم، مع آخرين، في مدرسة واحدة؟ 

. الشبكة ليست مذهبا ولا مدرسة ولا تيارا من Réseauأجاب أنه، بالكاد، يمكن أن يعُتبر منخرطا في شبكة  
التيّارات الفكرية. الشبكة لا تتحدد بلونها ومضمونها وطبيعتها، بقدر ما تتعين بعلائقها. إنها تتحدد استراتيجيا 
وإجرائيا، فهي، مثل دروب هايدغر التي ترتسم في الغابات بفعل السّير ومن جرائه، وليست هي ما يهَديه ويخطّط 

 ته. ويخطّ مساراله،  

ما يميّز الشبكة عن التيار والمذهب والمدرسة، هو ما يفصل الخطوط المتقاطعة عن الدوائر المنغلقة. الشبكة 
هي تلك "الروح"، أو لنقل، على الأقل، ذلك الامتداد الذي يسود فضاء فكريا يغتنى بمساهمات عدد من المفكرين 

"قول   على  ذلك هايدغر،  يعملون جميعُهم، كما عبّر عن  نفسه"  الذين  تطابقا   le mêmeالشيء  ليس  الذي 
l’identique  د مفكرين، وإنما "مدارا" يستقطبهم، و"رهانا . "الشيء نفسُه" لا يعني، بطبيعة الحال، إجماعا يوحِّّ

هؤلاء المفكرين متطابقون في أقوالهم، بل إنّ اختلافهم يكون خدمةً لـ"الشيء   ّّ فكريا" يشغلهم. لا يعني ذلك أن 
المثال، أسماء مثل بارت وبلانشو وباتاي ودولوز نفسه". على هذ  النحو يمكن أن نضم في فرنسا، على سبيل  ا 

 وفوكو. فنحن هنا أمام "تركيبات جغرافية، وليس إزاء نشأة تاريخية" تمتد جذورها في أصل مشترك.



 

 حوار مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العالي 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   53  

فعوضا عن تأريخ فلسفي يصنف الفلاسفة وفق مدارس وتيارات، إلى حداثيين وما بعد حداثيين، أميل إلى 
 هذا المنحى، الذي، حتى وإن كان يعتبر الفكر حلبة صراع، فهو لا يصنفه إلى معسكرات، ولا يضعه في خانات. 

تصرُّ باستمرار على أهمية الاختلاف، والمفاهيم المنتمية إليه في الحقل الدلالي كالانفصال والهوية والآخر.   -3
وأنت أشرتَ إلى أن الاختلاف لا يعني وحسب أن تختلف الذات عن غيرها، بل يجب أن تختلف أولًا عن 

 دثه هذا الانفصال الذاتي؟ذاتها، أن تنفصل عنها. هلّا تكرمتَ بإيضاح ذلك، وما الفرق الذي سيح
أعتقد أن علينا أن نستحضر أولا وقبل كل شيء، المعان المتعددة التي كان مفهوم الاختلاف يعنيها عندما 
غدا "مفهوما" فلسفيا على يد أبي الجدلية هيغل. لتوضيح مفهومه عن الاختلاف، يبدأ هيغل باستبعاد موقف رائج 

. يرى هذا الموقف أن الأشياء المتباينة تختلف يدعوه هو "الموقف الساذج عن الاختلاف" أو "الموقف الاختباري"
يبال أحدها بالآخر   ، ما دام كل منها مطابقا لذاته مكتفيا بها. ما indifférenteعن بعضها اختلافا بحيث لا 

"يقف" عنده الموقف الاختباري من الاختلاف هو التنوعّ. في هذا "الاختلاف الساذج"، يغدو الكائن مُجَزّءاً إلى 
حتى إلى مستوى التعارض،  بعضها عن بعض. إن هذا الاختلاف لا يرقى  خارجتعددة، وأطراف مبعثرة  عناصر م

وبالأحرى التناقض. فالتنوع والتبعثر لا ينتعش إلا إذا تلقت الأشياء التي تشكّله السلب، أو النفي، الذي هو سرّ 
. هذا الجرّ هو ما يميز بجر المخالف نحو آخره لا بإبعاده عنه الحركة التلقائية عند هيغل. والسلب لا يكون إلا  
  الاختلاف الأنطلوجي عن مجرد "التباين الساذج".

ينبغي إذاً أن نميز بين مجرد "التباين الساذج" وبين "الاختلاف. الاختلاف يضعنا أمام متخالفين مبعدا أحدهما 
، أما "التباين الساذج" فإنه يعرضهما منفصلين متباينين، بينهما تباين وبون. مقرّبا بينهما في الوقت ذاتهعن الآخر،  

"مفهوم"  الاختلاف  منفصلة.  وكيانات  متباعدة،  "هويات"  بين  فيتمّ  التباين  أما  الهوية،  "في"  يقوم  الاختلاف 
ا يصبح به التعدّد أنطلوجي، وليس مجرد مفهوم أنتربولوجي إناسي، إنه ما بفضله يتحدد الكائن كزمان وحركة، وم

 خاصية الهوية، والانفتاح سمة الوجود. 

بُ    -4 مفهوم جوهريّ للهوية، كما أفهمك. وهذا ينقلنا إلى الهوية بوصفها حدثاً وصيرورة،   بأي أنت لا ترحِّ
الذاتُ "فاعلةً" في ظل تشظي  متشظيّة(. هل هناك ضمانات أن تظل  بلغة متشائمة، )بوصفها ذاتاً  وربما، 

 الهوية؟
أنت وضعت هذا السؤال مباشرة بعد سؤالك عن الاختلاف، كأنما أحسست بأن الجواب عنه سيتولد مباشرة 
عن الجواب السابق. وبالفعل، فعندما تّعل الآخر يسكن الهوية، و"ينخرها"، فإنك تحدّدها علائقيا وليس ماهويا. 

يكون هو هو إلا إذا خالف ذاته. وهكذا   آنئذ يغدو الآخر ضروريا للذات، ونغدو أمام تناقض الموجود الذي لا 



 

 حوارات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  54   

بذاتها  مكتفية  ولا يجعلها  الداخل،  فينخرها من  ذاتها،  دائم عن  بعُدٍ  الذات في  "باطنيا" يجعل  الاختلاف  يغدو 
 مستغنية عن كل خروج. 

فيَعتبرِّ  بها،  المحيط  العالم  عن  الذات  يفصل  مطلق  وتمايز  بتميّز  التصريح  على  الاختلاف  يقتصر  حينما لا 
خروجَها عن ذاتها أساسا لوجودها، وليس مجرد إقحام للآخر في الذات، فإنه يوُضع "داخل" الهوية إن صحّ الحديث 

بَة، قبل إعلان انفصالها عما عداها، أن تنفصل عن داخل. حينئذ تكون الهوية، التي هي أصلا خروج، تكون مطال
 عن ذاتها، وتعيّن نفسها كحركة تباعد دائبة، وليس كتعيين نهائي قائم متوفر على كل مزاياه، متميز عن كل ما عداه. 

ولكي نتجنب لفظ التشظي، الذي ترى فيه نوعا من التشاؤم، لنقل إنها "هوية هاربة"، غير متخشبة، منفتحة 
الانفتاح أي الخروج و   كما يقول الوجوديون. ولست أرى مطلقا في  pro-jetéeعما ليس إياها، مرتمية في المستقبل  

عائق عن الفعل. ربما العكس هو الصحيح. وربما كان أحسن وصف لهذه الهوية، هو ما كان يردده سارتر، مقتبسا 
معلَّقة ماهيتها  عليه".  ماهي  تكون  ولا  هي،  ليست  ما  تكون  "إنها  لوكيي:  تباغت  جول  تفتأ   Elle est  ما 

toujours en suspens شأن أحداث أفلام التشويق والمباغتة  (suspense.) 

لا ينبغي أن ننسى أن الذاتي ينبغي تملكه، فهو ليس معطى أوليا، كما أن الهوية يلزم اكتساحها وغزوها، 
فالغير لا يصبح آخر إلا إذا حُوّل عن مركزه، وزحزح عن تحديداته المهيمنة. كل هذا يتطلب نضالا وفعالية من أجل 

 هوية ترفض كل تحديدات مهيمنة.

يعتقد إيمانويل ليفيناس أن الأخلاق يجب أن تكون "فلسفةً أولى" بدلًا من الأنطولوجيا أو نظرية المعرفة.   -5
ففي الأخلاق يتم الانطلاق من الآخر، بدلًا من اختزاله إلى مقولات الأنا )المعرفية(. وحضور الآخر، وهو 

تأم  لو  حال،  على كل  المعارف.  يؤسس لموضوعية  أخلاقي،  الحديث كان مكوَّن  العالََ  أن  لوجدنا  قليلًا  لنا 
بالفعل يحتاج إلى ترسيخ مفاهيم أخلاقية كالتسامح والتعايش والحرية والعدالة قبل أن يطوِّر، بالمنهج العلمي، 

 معارفَه التي انتهت إلى عواقب غير محمودة. ما موقفك من هذه الأطروحة؟ 
نعلم أن ليفيناس قد قلب الموقف الكانطي رأسا على عقب، وجعل مهمة الأخلاق ليست هي أن يصبح 
المرء، بفضل عقله، مصدر القواعد الأخلاقية. الأخلاق لا تتولد، على العكس من ذلك، إلا عن لقاء الآخر. 

الآخر يرسم ل حدودا،   تي.مصدر الأخلاق خارجي، يأتي من الآخر، ولا ينبع من الذات. فأنا لست مصدر قرارا
، الآخر يسائلني ويضع ذاتي موضع ةأنطولوجيعلاقتي به ليست مسألة إدراك حسي أو معرفة فحسب، إنها علاقة 

سؤال، فيمنع الأنا من أن يقتصر على نفسه في إدراكه لذاته. فأنا أتحدّد بالكيفية التي أستجيب بها للآخر. بهذا 
 الذاتية هي تلقي الآخر«. »بأن    س ليفينارّ عبر الآخر، في هذا السياق يقول  المعنى فلا بدّ للكوجيطو أن يم



 

 حوار مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العالي 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   55  

لـ   ترجمة  "ذاتية" و"ذاتي"  اليوم كلمتي  نوظف  أننا  ننسى  أن  ينبغي  أن   .Subjectivité, Sujetلا  نعلم 
. في القضية، كما تعلم، محمول وحامل. هذا Sujet /prédicatالمناطقة يميزون في القضية المحمول عن الموضوع  

للوجود. ما يأخذه   حاملا. كل هذا لأخلص بأن الكوجيطو الديكارتي كان يجعل الأنا المفكر  Sujetالحامل هو  
ليفيناس على هذا الكوجيطو هو عجزه عن وعي ذاته إذا ظل مقتصرا على نفسه، فلا ذات من غير آخر. وهنا 

 . الحامليغدو الآخر هو المبدأ المؤسس، هو  

أن ننسى أن الفصل   يلا ينبغما كان هيغل قد سماه "منطقا"، باعتبار أنه جعل اللوغوس حالا في الكائن ) 
عنوانه "في الوجود"(، يسميه ليفيناس أخلاقا. فهي إذاً الفلسفة الأولى. وقد تبينا في جواب   المنطق الأول من كتاب  

 للذات.  ي الأنطولوجالسؤالين السابقين أهمية الآخر في التحديد  

لا عجب إذاً أن تتصدر المباحث الأخلاقية اليوم واجهة الأبحاث الفلسفية، خصوصا وأن تطورات المعرفة 
 العلمية ذاتها قد أخذت تطرح قضايا تتجاوز المعرفة، وتخص كرامة الإنسان وقيمته كإنسان. 

هل نحتاج، عربياً، إلى الانفصال عن الموروث )بوصفه الفضاء الأبرز الذي تنمو فيه الهوية الثقافية( لكي  -6
 نقيم علاقات تواصل وحوار مع الآخر المختلِف؟ )ومن هو هذا الآخر المختلف بالنسبة لك؟( 

أن الذاتي ينبغي تملّكه، كما   أعود من جديد إلى ما سبق أن أشرت إليه في حديثنا عن الهوية، عندما أكدنا
أن الهوية يلزم اكتساحها وغزوها، وأن الغير لا يصبح آخر إلا إذا حُوّل عن مركزه، وزحزح عن تحديداته المهيمنة. 
إن مفهومات الذاتية والهوية والآخر ليست معطيات أولية. إنها لا تُـعْطانا تلقائيا، وإنّما نحن نتملكها، حتى لا نقول 

لآخر لا يصبح آخر عندما "يتقمصني" ويستحوذ علي. لن يصبح كذلك إلا إذا عملت على زحزحة نغزوها. فا
 تحديداته المهيمنة.

أعتقد أن مفهوم التملك )وبالتال مفهوم الفقدان( أساسي لفهم هذه المسائل. اللغة الفرنسية تستعمل لفظ 
Appropriation    دلالة عليه. الكلمة تحتوي على كلمةpropre   ًالتي تعني ما هو ل، ما يخصّني. تملّك التراث إذا

هو جعله ملكا ل، جعله تراثي أنا. وهذه ليست عملية تلقائية. إنه لا يصبح تراثي، لا إذا حنّطته، وإنّما، كما يقول 
، وجعلته مثيلا ل، وهذا لا يتحقق إلا بانفصال عن الصّور Assimilationأصحاب العلوم الطبيعية، إلا إذا تمثلته 

المتحجّرة التي يصلني بها، والأشكال المترسخة التي كرسها التقليد. لتملكه إذاً، ينبغي أن أنعشه، وأبعث الحياة فيه. 
 وإلا فسيتملكني، ويغدو مجرد متحف. 

ما قلناه عن "تملك التراث"، يمكن أن يقال عن "تملك الهوية"، كما يمكن أن يقال عن "فقدان" الآخر كي 
 يغدو آخر و"ينفصل" عن الذات، ولا يجثم عليها. 



 

 حوارات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  56   

 

يقول عبد الله القصيمي: كثيراً ما يعتقد العرب أن النقدّ خيانة. ويقصد النقدَ الذاتّي: نقدَ الذات الحضارية.   -7
الحضارية  الذات  الذاتي، خرج من حدود  للنقد  الناقد، بمجرد ممارسته  أن  يعتقد  المنقودَ  وهو "خيانة" لأن 

عدو حتى يثُبِتَ براءته. ألا ترى معي أن الآخر العربي وأصبح "آخرَ". والآخر يحضر لدينا في هيئة عدو؛ الآخر  
الذي يعيش بين أهله )= في المجتمعات العربية( هو الآخر الذي يُشَنُّ عليه العنفُ الرمزيّ )والمادي( أكثر من 
الآخر الخارجي )الغربي(؟ وهذا الآخر بعينه هو الوحيد المؤهل لحمل عبء التنوير وتأسيس الانفصال؟ فلا 

ليدي يرضى بالتغيير، ولا الغربي يهتمّ له. أولًا هل تعتبِر الناقدَ العربي )المغضوب عليه( آخرَ؟ ولماذا تتسع التق
 دائرة التسامح والتعايش مع الآخر الغربي وتضيق مع الآخر العربي؟ 

ينبغي أولا أن نحدد بعض المفهومات. ولنبدأ بمفهوم النقد. هذا المفهوم لم يعد اليوم يحمل أي صبغة انتقاصية 
إلى اتّاه فلسفي أو مدرسة فكرية، كما أنه ليس مرحلة وخطوة يتخذها الفكر   تّريحية. ثم إن النقد لم يعد يحيل اليوم 

تمهيدا لعمله. النقد هو جوهر الفكر وعمله الأساس. فليس النقد صفة تُحمل على الفكر. الفكر دوما مراجعة 
راجعة طبيعة الفكر وإعادة نظر. لهذا تبدو عبارة "الفكر النقدي" اليوم من قبيل تحصيل الحاصل. ذلك أن النقد والم

المباشرة ومحتواه، وليست عرَضا من أعراضه. فلا فكر إلا نقدي. فالتفكير يبدأ حالما يفقد الفكر ثقته في المعطيات  
ويسيء بها الظن. وحتى الأسئلة التي يطرحها لا تعُطى إياه، وإنما يكون عليه إبداعها. إن صح وصم النقد بالخيانة، 

 فهو خيانة للذات، قبل أن يكون خيانة للآخر. 

الثان هو مفهوم الآخر. لا يمكن حسب ما سبق أن بيناه، أن نعتبر الآخر معسكرات، ومناطق  المفهوم 
. إذا ةطوبولوجي، وليست تحديدات  ةأنطولوجيجغرافية. فحتى "الأنا آخر" كما قال رامبو. الأنا والآخر تحديدات  

أضفنا إلى ذلك ما سبق أن قلناه عن التملك، تبيّن لنا أن النقد أو الفكر هو وسيلة من وسائل زحزحة الآخر عن 
 تحديداته المهيمنة، مهما كان مصدر تلك التحديدات. 

أنت ترى أن الفكر الوثوقي جِدّي، بخلاف الفكر النقدي الأقرب لروح الهزل والسخرية. وكان سقراط   -8
"مشروطية"  يعي  من  هو  الساخر  الناقد  أن  رورتي  رتشارد  ويرى  الأفكار.  لتوليد  السخريةِ  طريقَ  ينتهج 

(contingency َالحقيقة ويسخر من الادعاءات الكبرى. إلى أي حدّ يمكن للهزل والسخرية أن يفتحا أفق )
 الحوار والتواصل؟ لأن ما يحدث فعلياً أن السخرية أصبحت توضَع في خانة "التنمّر" بوصفه عملًا غير أخلاقي؟ 

ينبغي أن نميز السخرية عن التهكم. التهكم يصدر دوما عن ادعاء، صريح أو ضمني. المتهكم يشعر دوما أنه 
التي  . على عكس السخريةréflexifمن سلالة رفيعة. لذلك فهو لا يتهكم على نفسه. ليس هناك تهكم انعكاسي  

دائما في موقع  نفسها قبل كل شيء. السخرية متواضعة، أما التهكم فيصدر عن إحساس بالقوة. إنه تسخر من



 

 حوار مع الفيلسوف المغربي عبد السلام بنعبد العالي 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   57  

المتهكم يشعر أنه يتكلم ويكتب ويبدع من موقع الحقيقة والخير والجمال. ما يطبعه  من يتصيّد نقاط الضعف. 
أخلاقيا هو الثقة الزائدة بالنفس، ومعرفيا هو الوثوقية والتمسك بالرأي، وجماليا الإيمان بثبات القيم وسكونها. أما 

 "الوضعية البشرية" برمتها موضع سؤال.الساخر فلا يرتاح إلى نفسه، وما ذلك إلا لأنه يضع  

ليست السخرية موقف انتصار وقوة، إنها أقرب إلى العجز. أو كما سبق أن قلنا، إنها متواضعة. كان كونديرا 
قد كتب: "السّخرية، ذلك البريق الإلهي الذي يكتشف العالمَ في التباسه الأخلاقي، والإنسانَ في عجزه عن أن 

 ية، اللذةُ الغريبةُ التي تتولد عن اليقين بأن لايقين. " يحكم على الآخرين. السّخرية: نشوةُ نِّسْبيةِّ الأشياءِّ البشر 

 لا عقل مستهتر أنه يعني قدراته، فإن ذلك لا أولا ومن نفسه من يسخر  الساخر عندما نقول بأن العقل
 ساخرة مأساة دوما وهو عقل مأساوي، ذلك، من العكس على واللهو. إنه، السهولة نحو ميّال أنه أو بشيء،  يعبأ

 المعهودة الثنائيات أن  مرة،  كل يبين، أن  الخطأ، وإنما الصواب من تمييز أساسا فضيلته مأساوية. فليست وسخرية
 المفارقات، عقل إذاً  تتوسطها. هو قيما دائما  بينها  وأن  المزعومة، والصرامة ليست بالتمايز والأخلاق المنطق مجال في

 الطرق بشتى فهو يحتال لذلك والشر". الخير "وراء فيما أيضا "، ولكن والخطأ الصواب وراء "فيما نفسه إنه يضَعُ 
 "صوابها".  عن  ويخرجها ثقتها بنفسها، ويفقدها وقارها، عنها وينزع ارتباك، في الجدية العقول يوقع  كي

لا يمكن للعقل الساخر إذاً أن يكون وثوقيا، إذ هو "يقين بأن لا يقين" كما قال كونديرا. من هنا فهو يفتح 
الطريق للتواصل مع الآخر والانفتاح عليه، والحوار معه. تترعرع السخرية في سياق لا يكتفي ب "تقبل" الآخر، 

فترمي بالذات في حركة لامتناهية للانفتاح تحول بينها    وإنما باعتباره شرط وجود الذات. إنها تعتبر " الأنا آخر"،
 وبين كل انطواء واكتفاء ذاتي. 

هل يحتاج البشر إلى تأسيس أخلاق كونية )كلية( ليعيشوا بسلام؟ وإذا كان الجواب بالإيجاب، هل تأسيس   -9
 الأخلاق يقتضي مبادئ مفارقِة أو متعالية؟ أم يكفي المكوث فيما هو محايث وأرضي؟

لكيلا نتناقض مع ما سبق أن سلمنا به، فلا أعتقد أن بالإمكان قتل الاختلاف بين الثقافات، وبناء أخلاق 
كونية توحّد القيم وتُخضع البشر لنمط واحد بعينه. ليس هذا إلا مسعى الوثوقيات، التي هي مريضة بـ"التوحيد" 

دة. إن كانت هناك ضرورة لسن ميثاق عيش مشترك، والتي تقول بالرأي الواحد، والحقيقة الواحدة، والقيم الموحَّ 
د وموحَّد.   فأظن أنه لا يتبقى أمامنا إلا تدبير اختلافاتنا الدينية والأخلاقية والجمالية، وليس صهرها في كل موحِّّ

"المعرفة قوة". هذه العبارة أضحت أساساً ميتافيزيقياً للعقلانية التكنولوجية. ونحن اليومَ نشهد ذروتَها -10
فيما يسمى بالذكاء الصناعي. هل تعتقد، كما يرى بعض المراقبين، أن لهذا الضرب من الذكاء أيَّ أثرٍ مدمِّر 

 لأخلاقية؟ هل هو خطرٌ جِدّيٌّ؟على مفاهيم أخلاقية راسخة كالإرادة الحرة والمسؤولية ا



 

 حوارات 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  58   

 

رغم أن أكتب في موضوع "الذكاء الاصطناعي"، الذي قيل عنه إنه "جعل الخيال العلمي علما"، فإنني لا 
أسمح لنفسي الآن بأن أكوّن رأيا في الموضوع، خصوصا ما يتعلق بقضايا من الخطورة بمكان كمسألة علاقة التقنية 

مثل هذه القضايا بنوع من التريث، الذي لا يمنعنا، بطبيعة بحرية الإرادة، والمسؤولية الأخلاقية، وأعتقد أننا ملزمون في  
 الحال، من المتابعة، والمتابعة الدقيقة.

أود في الختام أن أشكرك على إتاحة هذه الفرصة، وأحيي ما تبذله مجلتكم الرصينة من جهود للانفتاح على 
 الفكر النقدي، وترسيخ ثقافة السؤال. 

  



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   59  

 المجاعة والترف والأخلاق 
 (1)   بيتر سينغر كتبته:  

 علي بن عبدالرحمن النهابيترجمة: 

جراء   (3) م، يموت الناس في البنغال الشرقية ]بنجلاديش حاليا[ 1971في نوفمبر    (2) ، وأنا أكتب هذا ]المقال[
إن المعاناة والموت التي تحدث هناك الآن ليست قضاء حتميا أو شيئا لا يمكن   نقص الطعام والملجأ والعناية الطبية.

لقد حول الفقر المستمر، والإعصار والحرب الأهلية حياة تسعة ملايين   تّنبه وفقا لمصطلحات الضرورة القدرية.
شخص على الأقل إلى لاجئين معدمين؛ ومع ذلك، فإن ما حدث لا يتجاوز قدرة الأمم الغنية على تقديم ما يكفي 

ا البشر أن من مساعدةٍ لتقليل أثر أي معاناة قادمة إلى مستوى ضئيل جدا. بإمكان الأفعال والقرارات التي يتخذه 
تمنع مثل هذا النوع من المعاناة. ومع الأسف، لم يتخذ البشر ما يلزم من قرارات. على مستوى الأفراد، لم يتعامل 

مع الموقف بأي مستوى من الأهمية. بشكل عام، لم يمنح الناس مبالغ كبيرة   الناس، عدا استثناءات قليلة جدا، 
يتظاهروا في  لم  الحكومية؛  المساعدات  بزيادة  للمطالبة  النواب  ممثليهم في مجالس  إلى  يكتبوا  لم  الإغاثة؛  لصناديق 

ما من شأنه أن يشبع   الشوارع؛ لم يعقدوا صياما رمزيا؛ أو يقوموا بأي عمل آخر موجه نحو تزويد اللاجئين بكل
احتياجاتهم الأساسية. على مستوى الحكومات، لم تقدم أي حكومة ذلك النوع من المساعدة الكبيرة التي من شأنها 
أن تحافظ على حياة اللاجئين مدةً تزيد عن أيام قليلة. بريطانيا، على سبيل المثال، قدمت أكثر مما قدمته معظم 

جنيه إسترليني. لغرض المقارنة، فإن حصة بريطانيا من   14،750،000،  الدول. لقد قدمت، حتى هذا الوقت
 275فرنسي تّاوزت فعليا حتى اللحظة    –تكاليف التطوير غير قابلة الاسترداد من مشروع الكونكورد الأنجلو  

يعني ذلك ضمنيا أن تقدير   جنيه إسترليني. مليون  440جنيه إسترليني، وسوف تبلغ وفق التقديرات الحديثة مليون 
الحكومة البريطانية لوسيلة نقل أسرع من الصوت يتجاوز بأكثر من ثلاثين مرة تقديرها لحياة تسعة ملايين لاجئ. 

 
 

حتى الآن( هو فيلسوف أسترال معاصر مهتم بفلسفة الأخلاق، وحقوق الحيوان. يتبنى سينغر المذهب النفعي في فلسفة الأخلاق،    –  1946)  Peter Singerبيتر سينغر    (1)
التفضيلية   النفعية  التحديد  وجه  هنا:    Preference utilitarianismوعلى  المترجم  المقال  هذا  خلال  من  أولا  شهرته  ذاعت   Famine, Affluence, andوقد 

Morality    لمبدأه الذي اشتهر لاحقا في    م، حيث مهد فيه 1972المنشور عامEffective Altruism   في كتابه المؤسس لفلسفة حقوق    )الإيثار الفعال( ثم اكتسب شهرته ثانيا
)تحرير الحيوان: أخلاقيات جديدة من أجل تعاملنا مع الحيوانات( والذي    Animal Liberation: A New Ethics for Our Treatment of Animalsالحيوان  

)الأخلاق العملية(،    Practical Ethics)التمييز بين الأنواع( مما أسهم في اهتمام وتوجيه الدراسات نحو هذا المجال. صدر له كتب كثيرة منها:    Speciesism:  أشاع فيه مصطلح
The life You Can safe: Act Now to End World Poverty    ،)الحياة التي يمكنك إنقاذها: تصرف الآن لإنهاء الفقر في العالم(The Most Good 

You Can DO  ]أفضل ما يمكنك فعله(. ]المترجم( 
 كل ما يرد بين معقوفتين ][ في المقال هو إضافة توضيحية من المترجم. ]المترجم[   (2)
م والتي اشتركت فيها دول باكستان وبنجلاديش )كانت  1971كتب هذا المقال كرد فعل لمجاعةٍ وأزمة إنسانية طالت لاجئي بنجلاديش أثناء حرب استقلال بلادهم عام   (3)   (3)

 [ ]المترجم  .تسمى باكستان الشرقية( والهند



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  60   

دولة أخرى هي أستراليا، وهي بناء على نصيب الفرد فيها، تحتل مكانة عالية في جدول "مساعدات البنغال". ومع 
من   أقل  تبلغ  الأسترالية  المساعدات  فإن  الإجمال   12/ 1ذلك،  المبلغ  إن  الجديدة.  أوبرا سيدن  دار  تكلفة  من 

جنيه إسترليني. وفقا للتقديرات، فإن المبلغ المطلوب مليون    65للمساعدات، الممنوح من جميع المصادر، يناهز الآن  
جنيه إسترليني. يعيش أغلب اللاجئين الآن في مليون    464للحفاظ على حياة اللاجئين للمدة سنة واحدة يبلغ  

جنيه مليون    300مخيمات منذ فترة تزيد على ستة أشهر. لقد صرح البنك الدول بأن الهند تحتاج على الأقل إلى  
ني من المساعدات الدولية قبيل نهاية العام. يبدو من الواضح أن مساعدة بهذا الحجم لن تأتي قريبا. الهند إسترلي

ستكون مجبرة على الاختيار بين ترك اللاجئين للمعاناة أو توزيع المساعدات عليهم من صندوق برنامجها المخصص 
  (1)بل.للتنمية؛ وهذا يعني أن كثيرا من مواطنيها سيعان في المستق

هذه هي الحقائق الأساسية حول الحالة الراهنة في البنغال. فيما يخص اهتمامنا هنا، لا شيء فريد في هذه 
الحالة باستثناء حجمها الكبير. إن الحالة الطارئة في البنغال هي فقط آخر وأخطر حلقة من سلسلة حالات الطوارئ 

سباب طبيعية أوعن عوامل من صنع الإنسان. هناك الكثير الكبرى في أجزاء مختلفة من العالم، والتي تنشأ جميعا عن أ
أيضا من مناطق العالم التي يموت فيها الناس بسبب سوء التغذية أو نقص الطعام بشكل مستقل عن وجود حالة 
طوارئ خاصة. لقد ضربت مثالا في البنغال لأنها فقط تستحوذ على اهتمامنا الحال، وكذلك لأن فداحة هذه 

منت لها أن تحظى بدعاية إعلامية مناسبة. لا يمكن للأفراد ولا للحكومات الادعاء بأنهم لم يكونوا المشكلة قد ض
 على معرفة بما كان يجري هناك.

ما التداعيات الأخلاقية المتضمنة في مثل هذه الحالة؟ فيما يلي، سأجادل بأن الطريقة التي يتفاعل بها سكان   
الدول الغنية نسبيا مع وضع شبيه بهذا الذي يحدث في البنغال لا يمكن تبريرها، في الواقع، إن كل أسلوبنا في النظر 

يحتاج إلى تغيير، ومعه كذلك أيضا، أسلوبنا في الحياة الذي   –قي  مخططنا المفاهيمي الأخلا  –إلى القضايا الأخلاقية  
 يأخذه المجتمع كأمرٍ مُسلمٍ به.

دفاعا عن هذا الاستنتاج، لن أزعم، بالتأكيد، أن محايد أخلاقيا. ومع ذلك فمن الواجب أن أحاول الدفاع 
عن الموقف الأخلاقي الذي أتبناه كي يتسنى لأي شخص يقبل ببعض الافتراضات الأخلاقية، عندما يتم توضيحها 

 له، أن يتقبل، كما هو المأمول، الاستنتاج الذي توصلت إليه. 

 
 

د آخذة في هذا الخيار كمخرج. الوضع حاليا  هناك أيضا احتمال ثالث: ربما تتدخل الهند في الحرب كي تمنح اللاجئين فرصة العودة إلى أوطانهم. منذ لحظة كتابتي لهذه الورقة، والهن  (1)
 ة.لم يعد كما وصفته في الأعلى، ومع ذلك فإن هذا لا يؤثر على مناقشتي كما ستوضح ذلك الفقرة القادم



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   61  

سأبدأ أولا من افتراض أن المعاناة والموت بسبب نقص الغذاء والملجأ والعناية الطبية هو أمر سيء. أعتقد أن 
غالبية الناس ستوافق على ذلك، مع أن المرء يمكن أن يصل إلى نفس الرأي عبر طرق أخرى. لن أجادل من أجل 

، فربما لا يوافق بعضهم على أن الموت بسبب المجاعة هذا الرأي. يستطيع الناس أن يتبنوا كل أشكال المواقف الغريبة
هو شيء سيئ بحد ذاته. إنه من الصعب، بل ربما من المستحيل رفض مثل هذا الموقف ]أن الموت بسبب نقص 
الغذاء ...الخ هو أمر سيء[ ومن أجل الاختصار، سأواصل معتبرا هذه الفرضية مقبولة. أولئك الذين يخالفونني 

 اجة إلى مواصلة القراءة.الرأي ليسوا بح 

نقطتي الثانية هي ما يلي: إذا كان في وسعنا أن نمنع شيئا سيئا من الحدوث، بدون التضحية بأي شيء له 
أهمية أخلاقية مماثلة، فإنه يتحتم علينا، أخلاقيا، أن نفعل ذلك. عندما أقول "بدون التضحية بأي شيء له أهمية 

به له في السوء، أو بارتكاب فعل خاطئ في أخلاقية مماثلة" فإنني أعني دون أن يتسبب ذلك بحدوث شيء مشا
طبيعته، أو بالفشل في تعزيز بعض جوانب الخير الأخلاقي، بطريقة مماثلة في الأهمية لذلك الشيء السيء الذي 
نستطيع منعه من الحدوث. تقريبا، يبدو هذا المبدأ غير مثير للجدل تماما كالمبدأ السابق. إنه يتطلب منا فقط أن 

يء، وليس أن نشجع ما هو جيد، وأيضا فهو يتطلبه منا فقط عندما يكون في وسعنا ذلك دون أن نمنع ما هو س
نضحي بأي شيء له أهمية مشابهة من وجهة النظر الأخلاقية. باستطاعتي حتى، بالقدر الذي يمكن أن تنطبق فيه 

ا كان في وسعنا أن نمنع شيئا سيئا مناقشتي على طوارئ البنغال، أن أعيد صياغة هذه النقطة لتبدو أكثر تحديدا: إذ
جدا من الحدوث، بدون التضحية بأي شيء مهم أخلاقيا، فإنه يجب علينا، أخلاقيا، أن نفعل ذلك. يمكن أن 
يجري تطبيق هذا المبدأ على هذا النحو: إذا كنت أسير بمحاذاة بركة ضحلة ورأيتُ طفلا يغرق فيها، فإنه يجب عليَّ 

الطفل إلى الخارج. هذا يعني أن ملابسي ستتسخ من جراء ذلك، ولكن هذا غير أن أخوض عميقا كي أسحب  
 مهم، لأن موت الطفل هو افتراضيا أمر سيء جدا.

إن المظهر غير المثير للجدل لهذا المبدأ الذي ذكرته للتو هو مظهر مخادع. فلو قررنا التصرف بناء عليه، حتى 
بعد صياغته المحددة، فإن حياتنا، ومجتمعنا وكذلك العالم الذي نعيش فيه سيتغير بشكل جوهري. أولا، لأن هذا 

فلا يوجد فرق على المستوى الأخلاقي بين أن يكون   المبدأ لا يأخذ بعين الاعتبار حسابات القرب أو المسافة.
الشخص الذي أستطيع مساعدته طفلا لجاري الذي يبعد عني مسافة عشرة ياردات، أو أن يكون بنغاليا يتعذر 
عليَّ معرفة اسمه، يقطن على بعد عشرة آلاف ميل. ثانيا، هذا المبدأ لا يفرق بين مسألة أن أكون أنا وحدي فقط 

 القيام بعمل أي شيء في هذا الصدد، ومسألة أن أكون واحدا بين ملايين في نفس الموقف. من بإمكانه  

لا أظن أن بحاجة لقول الكثير دفاعا عن عدم أخذ مسألة القرب أو المسافة في الحسبان. إن حقيقة كون 
الشخص قريبا منا جسديا، بحيث يكون لدينا تواصل شخصي معه، ربما تزيد من احتماليه كونه جديرا بالمساعدة، 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  62   

لكن ذلك لا يظهر أن مساعدته واجبة أكثر من مساعدة شخص يقطن على مسافة بعيدة منا. إذا كنا نقبل بأي 
مبدأ من مبادئ الحياد، الكونية، المساواة أو أيا من ذلك، فإنه لا يمكننا ممارسة التمييز ضد شخص ما لمجرد كونه 

بأننا نكون في موقع أفضل للحكم بشأن ما يجب اتخاذه بعيدا عنا )أو لأننا بعيدون عنه(. قطعا، من الممكن القول  
لمساعدة من يقطن قريبا منا أكثر من الشخص البعيد، وربما كذلك تحديد نوع ما نراه ضروريا لمساعدته. إذا كانت 

ربما كان ذلك صحيحا   هذه هي القضية، فسيكون ذلك باعثا للبدء في تقديم المساعدة لأولئك القريبين منا أولا. 
الماضي حيث كان مبررا للمرء أن يكون مهتما بفقراء بلدته أكثر من اهتمامه بضحايا المجاعة في الهند. ولكن في  

لسوء حظ أولئك الذين يرغبون بتضييق حدود مسؤولياتهم الأخلاقية، فإن التواصل المباشر والنقل السريع قد غيرا 
 إلى "قرية عالمية" قد أحدث، وإن لم يتم الاعتراف من ذلك الوضع. من وجهة النظر الأخلاقية، فإن تحول العالم

بذلك بعد، اختلافا مهما على صعيد موقفنا الأخلاقي. بإمكان المراقبين والمشرفين الخبراء، الذين ترسلهم المنظمات 
إلى   الإغاثية للمجاعة أو أولئك المتمركزين بشكل دائم في المناطق المعرضة للمجاعة؛ ]بإمكانهم[ توجيه مساعدتنا

لاجئ في البنغال على نحو فعال يقترب من قدرتنا على إيصالها إلى شخص يقطن في منطقتنا. من أجل ذلك، لن 
 يكون هناك مبرر محتمل للتمييز وفق أسس جغرافية.

ربما تكون هناك حاجة أكبر للدفاع عن الشق الثان الذي يفترضه مبدأي: أن حقيقة وجود ملايين الأشخاص 
الآخرين في نفس الموقف، فيما يتعلق باللاجئين البنغال، كما هو حال أنا، لا يجعل ذلك مختلفا بشكل كبير عن 

ء من الحدوث. مرة أخرى، بالتأكيد، أنا الموقف الذي أكون فيه أنا الشخص الوحيد القادر على منع شيء سي
أقر بوجود اختلاف بين الحالتين على الصعيد النفسي؛ حيث يشعر المرء بقليل من الذنب بشأن عدم قيامه بعمل 

لم يقوموا بأي شيء أيضا. ومع   –وهم في نفس الموقف    –أي شيء مادام قادرا على الإشارة إلى الآخرين الذين  
هل سأعتبر نفسي ملزما بشكل أقل تّاه   (1) يحدث فارقا حقيقيا بشأن التزاماتنا الأخلاقية.  ذلك، فلا يمكن لهذا أن

إنقاذ الطفل الغارق في البركة عندما أشاهد حول ناسا آخرين، على نفس المسافة التي تفصلني عنه، وقد لاحظوا 
ذلك الطفل أيضا، ومع ذلك لم يفعلوا شيئا؟ على المرء فقط أن يطرح هذا السؤال كي يرى عبثية الرأي القائل إن 

 –لالتزام. إن هذا الرأي هو عذر مثال لعدم التصرف؛ ولسوء الحظ، فإن معظم الشرور الرئيسية  الأعداد تقلل من ا
 هي مشاكل يسهم فيها الجميع تقريبا على حد سواء.  –الفقر، الاكتظاظ السكان والتلوث  

 
 

مجردا مشتقا   " بوصفه اسما obligationفي ضوء المعنى الخاص الذي غالبا ما يمنحه الفلاسفة للمصطلح، من الضروري أن أوضح أنني استعمل ببساطة كلمة: واجب ]أو التزام[ " (1)
". يأتي هذا  I ought to" على معنًى أكثر أو أقل من قول: يجب علي "I have an obligation to" بحيث لا يدل قول: لدي واجب ]أو التزام[ "oughtمن يجب " 

: "فعل عام للتعبير عن الواجب أو المهمة". لا أفكر هنا بأي معنى جوهري  Shorter Oxford English Dictionary" في  oughtالاستخدام متوافقا مع تعريف: يجب "
 ومع أن ذلك سيبدو غير  –"  obligationآخر متعلق بالطريقة التي يستعمل بها المصطلح؛ فمن الممكن إعادة كتابة جميع الجمل التي استعملت فيها كلمة واجب ]أو التزام[ "

 " في كل جملة ورد فيها ذلك.obligation" محل المصطلح: واجب ]أو التزام[ "oughtبحيث تحل كلمة يجب "  –مهذب على مستوى الصياغة 



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   63  

يمكن لوجهة النظر التي تقول إن الأعداد يمكن أن تحدث فارقا أن تبدو أكثر معقولية لو صيغت على هذا 
النحو: لو أن كل شخص، في ظروف مماثلة لظروفي، أعطى خمس جنيهات لصندوق إغاثة البنغال، بحيث توفر 

ناك ما يوجب أن أدفع أكثر من أي هناك ما يكفي لتأمين الطعام والمأوى والرعاية الطبية للاجئين؛ فلن يكون ه
شخص آخر له نفس الظروف، وهكذا؛ فإنني لست ملزما بدفع أكثر من خمس جنيهات. كل مقدمات هذه الحجة 
صحيحة والاحتجاج يبدو سليما. لربما نجحت هذه الحجة في إقناعنا مالم نلاحظ أنها مبنية على مقدمة افتراضية،  

تراضي. ستكون الحجة سليمة ]فعلا[ لوكان الاستنتاج على هذا النحو: لو مع أن نتيجتها ليست مصاغة بشكل اف
أن كل شخص في ظروف مشابهة لظروفي سيعطي خمس جنيهات؛ فلن أكون ملزما بدفع أكثر من خمسة. ومع 
 ذلك فلو كان الاستنتاج على هذا النحو، فمن الواضح أن الحجة ليس لها تأثير على الحالة التي لا يدفع فيها كل 

شخص آخر خمس جنيهات. بالطبع، هذا هو الوضع الحقيقي. يكاد يكون في حكم المؤكد ألا يدفع جميع من له 
ظروف مماثلة لظروفي خمس جنيهات. هذا يعني عدم وجود ما يكفي لتقديم ما يلزم من طعام وملجأ ورعاية طبية. 

ن المعاناة بشكل أكبر مما لو اقتصرت في من أجل ذلك، فعندما أدفع أكثر من خمس جنيهات فإنني سأمنع مزيدا م
 ذلك على خمسة فقط. 

ربما يظن البعض أن هذه الحجة تؤدي إلى نتائج غريبة. فنظرا لأن هذه الحالة تُظهر أن عددا قليلا جدا من 
الناس هم في الغالب من سيدفع مبالغ كبيرة، فإن ذلك يقتضي وجوبا أن أدفع أنا وكل شخص في ظروف مشابهة 

نقطة التي يمكن أن يؤدي دفع المزيد فيها إلى أقصى ما بوسعنا؛ وهذا يعني الاستمرار في الدفع حتى الوصول إلى ال
بل ربما إلى أبعد من ذلك وصولا إلى نقطة المنفعة الحدية، أي إلى   –معاناة شديدة تطال الشخص أو من يعول  

النقطة التي يمكن أن يؤدي دفع المزيد فيها إلى معاناة شبيهة بالمعاناة التي يرتّي إيقافها في البنغال. ومع ذلك، فلو 
بعض قا وستكون  اللاجئين،  لصال  منه  الاستفادة  يمكننا  مما  أكثر  فائض  لدينا  فسيتوفر  الأمر،  بهذا  الجميع  م 

التضحيات من أجل ذلك غير ضرورية. وبالتال؛ فلو قام كل شخص بما يجب عليه القيام به، فلن تكون النتيجة 
و قام البعض فقط بكل ما يجب عليهم جيدة قدر ما ستكون عليه لو قام كل شخص بعمل أقل مما يجب عليه، أ

 القيام به. 

تظهر المفارقة هنا فقط حينما نفترض أن الإجراءات المعنية بإرسال الأموال إلى صناديق الإغاثة تحدث بشكل 
متزامن إلى حد ما، وبشكل غير متوقع أيضا. لأنه لو كان متوقعا أن يسهم كل شخص بشيء ما، فمن الواضح أن 

مثله أيضا. وحينما لا يؤدي الجميع ذلك بشكل لا أحد سيكون ملزما بتقديم أقصى ما يستطيع لو لم يقدم الآخرون  
متزامن تقريبا، فإن أولئك اللاحقين سيتمكنون من معرفة مقدار الزيادة المطلوبة، وبالتال لن يكونوا ملزمين بدفع 
أكثر مما هو ضروري للوصول إلى ذلك المبلغ ]المطلوب للإغاثة[. إن هذا القول لا يعني التنكر للمبدأ القائل إن 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  64   

الناس متشابهي الظروف يتشاركون نفس الواجبات ]الأخلاقية[، لكنه يشير إلى حقيقة أن كون الناس قد تبرعوا، 
أو يتُوقع منهم أن يتبرعوا هي مسألة متصلة بالظرف: فأولئك الذين تبرعوا بعدما أصبح معلوما لهم أن كثيرين غيرهم 

عوا من قبل. لذا فإن النتيجة الغريبة ظاهريا للمبدأ الذي سبقوهم في التبرع، ليسوا في نفس ظرف أولئك الذين تبر 
طرحته سابقا لا يمكن أن تحدث إلا إذا ارتكب الناس خطأ فيما يتعلق بالظروف الفعلية، أي فقط عندما يعتقدون 

جة قيام أنهم تبرعوا وحدهم دون الآخرين، بينما هم في الحقيقة يتبرعون بالتزامن مع الآخرين. لا يمكن أن تكون نتي
كل شخص بما يجب عليه فعلا أسوأ من نتيجة قيام كل شخص بأقل مما يجب عليه، ومع ذلك فإن نتيجة قيام كل 

 شخص بما يعتقد أنه مقبول عقلا يمكن أن تكون كذلك. 

إن كانت حجتي صحيحة حتى الآن؛ فليس مقدار بُـعْدِّنا عن شر يمكن منعه، وليس مقدار عدد الأشخاص 
الآخرين الذين، فيما يتعلق بذلك الشر، هم في نفس الموقف الذي نحن فيه، يقُلل من واجبنا بالتخفيف من ذلك 

ا. وكما قلت سابقا، فأنا أحتاج فقط الشر أو منعه. من أجل ذلك، سأعتبر المبدأ الذي أكدته سابقا مبدأ متقرر 
إلى تأكيد ذلك بصيغته المحددة: إن كان بوسعنا أن نمنع شيئا سيئا للغاية من الحدوث، دون التضحية بشيء آخر 

 ذي أهمية أخلاقية، فإن يتحتم علينا، أخلاقيا، أن نقوم بذلك.

يترتب على هذه المناقشة ارتباك على صعيد تصنيفاتنا الأخلاقية التقليدية. فلم يعد ممكنا رسم الخط الفاصل 
بين الواجب وبين الإحسان وفقا للتمييز التقليدي بينهما، أو على الأقل، لم يعد لنا أن نرسمه في نفس الموضع الذي 

ل يعد عملا من أعمال الإحسان الخيرية في نظر مجتمعنا. يطُلق اعتدنا عليه. إن التبرع بالمال لصندوق إغاثة البنغا
تنظر هذه الجمعيات إلى نفسها بهذه   ."charities"  (1) على الجمعيات التي تّمع تلك الأموال "جمعيات الإحسان"

إذا أرسلتَ لهم شيكا بنكيا؛ فسوف تُشكر على "كرمك". ولأن التبرع بالمال يعد عملا من أعمال   –الطريقة  
الإحسان، فلن يظن أحد أن ثمة حرج في عدم التبرع. من المحتمل أن يتلقى الشخص المحسن شيئا من المديح، لكن 

. لا يشعر الناس بشيء من العار أو الذنب جراء إنفاق المال على اقتناء ملابس جديدة الإدانة لن تطال غير المحسن
أو سيارة جديدة بدلا من إنفاقه في إغاثة المجاعة. )في الواقع، فإن البديل لا يخطر لهم على بال(. لا يمكن تبرير 

تد  الأمور. عندما نشتري ملابس جديدة ليس من أجل  النظر إلى  الطريقة في  نبدو هذه  فئة أجسادنا وإنما كي 
"متأنقين" فإننا لا نقوم بذلك من أجل توفير حاجة ضرورية. لن نضحي بأي شيء مهم عندما نستمر بارتداء 
ملابسنا القديمة ونتبرع بالمال من أجل إغاثة المجاعة. وحينما نفعل ذلك، فإننا نتمكن من منع شخص آخر من 

إنفاقه على الملابس التي لا التضور جوعا. يترتب على ما ذكرته سابق ا أنه يجب علينا أن نتبرع بالمال بدلا من 

 
 

 وبدت ل ترجمتها بجمعيات الإحسان وكذلك بالشخص المحسن فيما بعد أنسب من ترجمتها بالجمعيات الخيرية. ]المترجم[  charitiesفي الأصل  (1)



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   65  

نحتاجها من أجل تدفئة أجسادنا. إن القيام بذلك ليس إحسانا، أو عملا من أعمال السخاء. كذلك فإنه ليس 
وهو عمل يحسن القيام به   –   (1) (supererogatoryمن نوعية العمل الذي أطلق عليه الفلاسفة واللاهوتيين اسم: )

ولا ضير في الامتناع عنه. على العكس من ذلك تماما، يجب علينا أن نتخلى عن المال ونتبرع به، ومن الخطأ عدم 
 القيام بذلك. 

أنا لا أحاول الادعاء بانتفاء أعمال الإحسان، أو بعدم وجود عمل من الجيد القيام به وليس ثمة بأس في 
تركه. ربما كان من الممكن إعادة رسم الخط الذي يميز بين الواجب وبين الإحسان في مكان آخر. كل ما أحاول 

أعني أن يعُد عمل ما إحسانا بالنسبة لرجل يتمتع   المجادلة بشأنه هنا هو أن الطريقة الحالية للتمييز بين الاثنين،
بمستوى من الثراء كما هو حال أغلب "سكان الدول المتقدمة" عندما يقوم بالتبرع من أجل إنقاذ شخص آخر من 
التضور جوعا، هي طريقة في التمييز لا يمكن دعمها. إن الدعوة إلى سحب هذا التمييز ]التقليدي بين الواجب 

إلغاءه تماما هو أمر خارج عن نطاق اهتمامي بهذه المناقشة. من المحتمل وجود طرقٍ أخرى كثيرة   والإحسان[ أو 
لرسم خط هذا التمييز: على سبيل المثال، قد يقرر المرء أنه من الجيد إدخال السعادة قدر الإمكان على الأشخاص 

 الآخرين دون أن يكون من الخطأ الامتناع عن ذلك. 

 – بغض النظر عن الطبيعة المحدودة التي أقترحها لتعديل مخطط مفاهيمنا الأخلاقي، فإن هذه التعديل المقترح  
له تبعات راديكالية. من المحتمل أن تقود هذه التبعات إلى مزيد من –نظرا لمدى توسع الثراء والمجاعة في عالمنا اليوم  

وأن أخذتها بعين الاعتبار. فيما يلي، سأشرع في مناقشة اثنتين  الاعتراضات التي تختلف عن الاعتراضات التي سبق  
 من هذه الاعتراضات. 

إحدى هذه الاعتراضات التي ربما توجه إلى الموقف الذي اتخذته هي ببساطة أن هذا التعديل المقترح لمخطط 
مفاهيمنا الأخلاقي هو غاية في الراديكالية. جرت العادة ألا يحكم الناس ]أخلاقيا[ بنفس الطريقة التي اقترحتها 

ذين ينتهكون بعض أعراف السلوك الأخلاقية، كعرف عليهم. يحتفظ معظم الناس بإدانتهم الأخلاقية ضد أولئك ال
الاستيلاء على ممتلكات الغير على سبيل المثال. لكنهم لا يدينون من ينغمس في الترف ولا يتبرع من أجل إغاثة 
المجاعة. ومع ذلك، وبالنظر إلى أنني لم أعزم على تقديم وصف محايد أخلاقيا للطريقة التي يبني عليها الناس أحكامهم 
الأخلاقية، فإن طريقة حكم الناس في الحقيقة لا علاقة لها بصحة استنتاجي. إن استنتاجي نابع من المبدأ الذي 
قدمته آنفا، ومالم يتم رفض هذا المبدأ، أو إثبات أن الحجج التي عرضتها غير صحيحة؛ فإن أعتقد أن استنتاجي 

 ه. يجب أن يظل قائما، بغض النظر عن الغرابة التي تبدو علي

 
 

 ( عند اللاهوتيين من مفهوم المستحب والمندوب إليه في الفقه الإسلامي. ]المترجم[ supererogatoryيقترب مفهوم ) (1)



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  66   

ومع ذلك، فربما بدا مثيرا للاهتمام التفكير في السبب الذي يجعل مجتمعنا، وأغلب المجتمعات الأخرى ]تحكم 
  ( 1) أخلاقيا[ بطريقة مختلفة عن الطريقة التي اقترحت عليهم القيام بها. في مقال مشهور، يقترح جاي. أو. أورمسون

بالتباين عن ذلك الذي يكون حسنا القيام به ولا   –أن مقتضيات الواجب، ذاك الذي يخبرنا عما يجب أن نقوم به  
تركه   داخل   –خطأ في  معا  الأفراد  عاش  لو  فيما  احتماله  يمكن  الذي لا  السلوك  تعمل لحظر  مقتضياته[  ]إن 

ربما يفسر هذا أصل وسبب استمرار وجود التقسيم الحاضر بين أفعال الواجب وأفعال الإحسان. تتشكل   (2) مجتمع. 
التي تّعل  يلتزمون بالقواعد  المواقف الأخلاقية بواسطة احتياجات المجتمع، ولا شك أن المجتمع بحاجة إلى أفراد 

روري منع انتهاك القواعد المفروضة ضد الوجود الاجتماعي قابلا للتحمل. من وجهة نظر مجتمع معين، فمن الض 
 القتل والسرقة وهلم جرا. بيد أنه ليس ضروريا مساعدة أولئك القاطنين خارج مجتمعك. 

إن كان هذا تفسيرا لتمييزنا العام بين الواجب والمستحب، فإنه مع ذلك ليس تبريرا له. تقتضي وجهة النظر 
الأخلاقية منا النظر إلى ما وراء مصال مجتمعنا. كما أشرت إلى ذلك سابقا، قد يكون ذلك من الصعوبة بمكان في 

ة، يجب أن يكون منع ملايين الناس من التضور جوعا الماضي، أما الآن فهو ممكن تماما. من وجهة النظر الأخلاقي
 أمرا ملحا نتمسك به مثلما نتمسك على الأقل بقواعد المِّلْكِّية داخل مجتمعنا. 

وأورمسون، بحاجتنا إلى قانون أخلاقي أساسي لا يتجاوز   (3) لقد جادل بعض الكتاب، من بينهم سيدجويك
قدرة الشخص العادي، وإن لم يتم ذلك، فسيحدث انهيار عام في الامتثال للقانون الأخلاقي. تقترح هذه الحجة 
بصورة فظة أننا لو أخبرنا الناس بأنه يجب عليهم الامتناع عن القتل والتبرع بكل ما لا يحتاجون إليه حقا من أجل 
إغاثة المجاعة، فلن يلتزموا بأي منهما، بينما لو أخبرناهم بوجوب الامتناع عن القتل، وأنه من المستحسن التبرع 
لإغاثة المجاعة دون أن يكون هناك خطأ في عدم التبرع، فإن الناس على الأقل سيمتنعون عن القتل. تكمن القضية 

لوك المطلوب وبين السلوك الجيد غير المطلوب من أجل هنا فيما يلي: أين يجب أن نرسم الخط الفاصل بين الس
الحصول على أفضل نتيجة ممكنة؟ يبدو أن هذا هو سؤال تّريبي، لكنه مع ذلك صعب للغاية. إحدى الاعتراضات 

أورمسون، أنها لا تأخذ بعين الاعتبار بشكل كافٍ التأثير الذي يمكن أن   –الموجهة إلى طريقة مجادلة سيدجويك  
 
 

م( هو فيلسوف بريطان مهتم بالفلسفة الإغريقية، والأخلاقية، والتحليلية اللغوية البريطانية. حرر طبعة أوكسفورد  1915  –  2012)   J. O. Urmsonجيمس آوب أورسمون    (1)
)الأخلاق    The Nicomachean Ethics? )كيف تنُجز الأشياء بالكلام؟( وترجم كتاب أرسطو:  How To Do Things With Wordsلكتاب جاي أوستن:  

)الفلسفة التحليلية: تطورها بين عالمين(    Philosophical Analysis: Its Development between the Two World Warsالنيقوماخية)، وأصدر كتاب:  
 )قديسون وأبطال( عن الفلسفة الأخلاقية. Saints and heroes وكتب أيضا بعض المقالات منها المقالة التي سيشير إليها المؤلف لاحقا بعنوان: 

(2)  3. J. 0. Urmson, "Saints and Heroes," in Essays in Moral Philosophy, ed. Abraham I. Melden (Seattle and London, 
1958), p. 214. For a related but significantly different view see also Henry Sidgwick, The Methods of Ethics, 7th 
edn. (London, 1907), pp. 220-221, 492-493. 

 على أساس حدسي وأشهر أعماله: م(، هو فيلسوف إنجليزي أخلاقي يتبنى في فلسفته الأخلاقية المذهب النفعي1838 –  1900)  Henry Sidgwickهنري سيدجويك  (3)
The Methods of Ethics  (المترجم[ المذاهب الأخلاقية[ .) 



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   67  

٪ من 5تحدثه المعايير الأخلاقية على القرارات التي نتخذها. ففي مجتمع ينُظر فيه إلى الرجل الثري الذي يعطي  
دخله لإغاثة المجاعة على أنه غاية في السخاء، فليس مفاجئا أن ينظر إلى الاقتراح الذي يدعو إلى وجوب التبرع 

قد فيه أن المرء يجب ألا يحصل على أكثر مما ينبغي حينما بنصف دخلنا على أنه غريب وغير واقعي. وفي مجتمع يعُت
لا يجد الآخرون إلا أقل مما يحتاجون إليه، قد يبدو مثل هذا الاقتراح ضيق الأفق. أعتقد أن ما يمكن للمرء أن 

ا يتوقعون يفعله، وما هو محتمل جدا أن يقوم به هو في كلتا الحالتين متأثرٌ بشكل كبير بما يفعله الناس من حوله، وم
منه القيام به. على أية حال، فإن احتمالية حدوث انهيار في السلوك الأخلاقي نتيجة نشر الفكرة القائلة بأنه يجب 
علينا أن نقوم بأكثر جدا مما نقوم به للتخفيف من المجاعة، تبدو احتمالية بعيدة. وإذا كان الرهان هو القضاء على 

المخاطرة. أخيرا، يجب التأكيد على كون هذه الاعتبارات متصلة فقط بما يجب   المجاعة المنتشرة، فإن الأمر يستحق
 أن نطالب به الآخرين، وليس بما يجب علينا نحن القيام به.

الاعتراض الثان الذي ينشأ ضد هجومي على التمييز الحال بين الواجب والإحسان هو اعتراض يتردد صداه 
بين فينة وأخرى ضد الفلسفة النفعية. تقتضي بعض أشكال النظرية النفعية أنه يجب علينا، أخلاقيا، أن نعمل طوال 

المو  يؤدي  الشقاء. لا  السعادة على  مقدار  ترجيح  من أجل  النتيجة في جميع الوقت  إلى هذه  اتخذته  الذي  قف 
الظروف، لأنه إذا لم تكن هناك حوادث سيئة بإمكاننا منعها دون التضحية بشيء ذي قيمة أخلاقية مماثلة، فلن 
يصبح لحجتي أي مجال للتطبيق. ومع ذلك، وبالنظر للظروف الحالية في مناطق كثيرة من العالم، فإن ما ينتج عن 

علينا، أخلاقيا، أن نعمل طوال الوقت للتخفيف من المعاناة الكبيرة من ذلك النوع الذي يحدث حجتي هو أنه يجب  
على سبيل المثال فعندما   –بالتأكيد، يمكننا أن نستنتج كذلك الظروف المخففة    نتيجة المجاعة أو الكوارث الأخرى.

نجهد أنفسنا في العمل المرهق فإننا سنكون أقل فاعلية مما كنا عليه. ومع ذلك، فعند مراعاة جميع الاعتبارات من 
دون التضحية بشيء آخر   هذه الشاكلة، فإن النتيجة تظل باقية: يجب علينا أن نمنع أقصى قدر ممكن من المعاناة

ذي أهمية أخلاقية مماثلة. ربما نواجه هذه النتيجة بشيء من التردد. ومع ذلك، فلست قادرا على النظر إلى هذا 
ونظرا لأن معظم الناس   نقد للموقف الذي جادلت حوله، بقدر ما هو نقد لمعايير سلوكنا العادية.   الأمر على أنه

أنانيون إلى درجة معينة، فمن المرجح أن يقوم القليل جدا منا بما يتعين علينا القيام به. وأيا يكن الأمر، فلن يكون 
 من الصدق اعتبار ذلك دليلا على أن هذه ليست القضية التي تتطلب منا القيام بالوجب. 

ربما مازال ينُظر إلى استنتاجاتي على أنها لا تتماشى إلى حد بعيد مع ما يعتقده الآخرون، أو أن حجتي لابد 
أن تنطوي على خطأ ما في مكان ما. من أجل تبيان أن استنتاجاتي، مع أنها تتعارض بالتأكيد مع المعايير الأخلاقية 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  68   

توما  من  مقطعا  أقتبس  أن  أود  فإن  أخرى؛  وأماكن  أخرى  استثنائية في عصور  لتبدو  تكن  لم  المعاصرة،  الغربية 
 وهو كاتب لا ينظر إليه عادة على أنه راديكال جدا.  (1) الأكويني، 

الآن، وفقا للنظام الطبيعي الذي أسسته العناية الإلهية، فإن الخيرات المادية مقدمة لتلبية الاحتياجات البشرية. 
لذلك يجب ألا يؤدي تقسيم الممتلكات والاستيلاء عليها، الناجمان عن القانون الإنسان، إلى إعاقة إشباع ضرورات 

كه الإنسان بوفرة فائضة، فإنه حق طبيعي للفقراء من أجل معيشتهم. الإنسان من هذه الخيرات. وبالمثل، فكل ما يمتل
"الخبز الذي تحتفظ به هو من   Decretum Gratiani: (3)ويمكن العثور على ذلك في    (2) ، هذا ما يقوله امبروسيوس

 ( 4) .حق الجائع؛ والملابس التي تحجبكم، هي للعريان؛ والمال الذي تدفنه في الأرض، هو خلاص وحرية للمفلس"

أود الآن أن أتناول عددا من النقاط ذات الطابع العملي أكثر من الفلسفي والمتعلقة بتطبيق ما توصلنا إليه 
من استنتاج أخلاقي. هذه النقاط لا تتحدى الفكرة القائلة بأننا يجب أن نبذل أقصى ما بوسعنا من أجل منع 

 المال هو أفضل وسيلة لفعل ذلك. المعاناة، بل تتحدى الفكرة التي تقول بأن التبرع بالكثير من  

قد قيل في بعض الأحيان، أن المساعدات الخارجية يجب أن تكون من مسؤولية الحكومة، وبالتال لا ينبغي 
إن التبرعات الأهلية، كما يقال، تمنح الحكومة وأعضاء   لأحد أن يتبرع للمؤسسات الخيرية التي تُدار بشكل خاص.

 المجتمع غير المساهمين فرصة للتهرب من مسؤولياتهم. 

يبدو أن هذه الحجة تفترض أنه كلما زاد عدد الأشخاص الذين يتبرعون للمنظمات الخاصة المسؤولة عن 
صناديق إغاثة المجاعة، كلما زادت احتمالية تخلي الحكومات عن تحمل مسئولياتها إزاء المساعدة بشكل كامل. لا 

 –لى كافة الأصعدة. إن الرأي المعاكس  يوجد شيء يمكن أن يدعم هذا الافتراض، كما أنه لا يبدو ل معقولا ع 
الذي يفترض أنه عندما لا يتبرع أي شخص طواعية؛ فستفترض الحكومة أن مواطنيها ليسوا مهتمين بالتبرع وغير 

يبدو أكثر معقولية. على كل حال، فما لم يكن هناك احتمال قاطع بأن رفض الفرد للتبرع   –راغبين أن يُجبروا عليه  
ات حكومية ضخمة، فإن الأشخاص الذين يرفضون الإسهام طوعيا، يرفضون ]في الحقيقة[ منع سيتولد عنه مساعد 

 
 

م( من أهم فلاسفة اللاهوت في القرون الوسطى، تأثر بالقديس أوغسطين وابن رشد. كان راهبا كاثوليكيا  1225  –  1274) Thomas Aquinas  القديس توما الإكويني   (1)
التوفيق بين فلسفة أرسطو والنصرانية. من أهم   أبرز من حاول  ويعد من  الفلسفة المدرسية،  تقاليد  الدومنيكان، وأسهم كثيرا في    Summa Theologicaأعماله:  من طائفة 

 )الرد على الخوارج(. ]المترجم[ Summa contra Gentiles )الخلاصة اللاهوتية( و 
م( كان واحدا من الآباء الأربعة الكبار في التقليد الكنسي، بدأ راهبا في ميلان في الدولة الرومانية، وأصبح فيما بعد  339  – 397)  Ambroseالقديس أمبروسيوس أو أمبروز   (2)

 أحد أكثر الشخصيات الكنسية تأثيرا في القرن الرابع. تأثر به كثيرا القديس أوغسطين وبسببه تحول للنصرانية. ]المترجم[ 
 تنسب للفقيه جراتييان وقد استمر العمل بها طويلا في الكنيسة الكاثوليكية ]المترجم[   م،12مجموعة من القوانين الكنسية التي ظهرت في القرن  (3)

(4) Summa Theologica, II-II, Question 66, Article 7, in Aquinas, Selected Political Writings, ed. A. P. d'Entreves, 
trans. J. G. Dawson (Oxford, 1948), p. 171. 



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   69  

مقدار معين من المعاناة دون أن يكونوا قادرين على الإشارة إلى أية فائدة ملموسة ناتّة عما رفضوه. لذا، فإن عبء 
 إظهار كيف سيؤدي هذا الرفض إلى اتخاذ إجراء حكومي، إنما يقع على عاتق أولئك الرافضين للتبرع.

بالطبع، لا أريد أن أجادل ضد الرأي القائل بأنه يجب على حكومات الأمم الغنية أن تتبرع تبرعا حقيقيا، 
غير مشروط وبأضعاف ما تتبرع به الآن. كذلك، فإن أوافق على أن التبرعات الخاصة غير كافية، وأنه يجب علينا 

الإسهامات الخاصة والعامة من أجل إغاثة أن نقوم بحملات فاعلة من أجل سن معايير جديدة تماما لكل من  
المجاعة. وبالتأكيد، فإن أرغب بالتعاطف مع الشخص الذي يظن أن عقد الحملات هو أكثر أهمية من التبرع 
الشخصي، لكنني في الواقع أشك في أن الوعظ الذي لا يطبقه المرء على ذاته سيكون له فاعلية كبيرة. لسوء الحظ، 

ولية الحكومة" تتُخذ من أغلب الناس سببا لعدم التبرع، وعلى ما يبدو فإنها لا تحفز أي إجراء فإن فكرة: "إنها مسؤ 
 سياسي أيضا. 

سبب آخر أكثر جدية لتبرير عدم التبرع لصندوق إغاثة المجاعة، هو أنه مالم تكن هناك سيطرة فاعلة على 
نمو السكان؛ فإن ]جهود[ إغاثة المجاعة ستقود فقط إلى تأجيل المجاعة ]القادمة[. فإذا أنقذنا لاجئي البنغال الآن، 

عة في غضون سنوات قليلة. من الممكن دعم ذلك عبر فإن آخرين، وربما أطفال هؤلاء اللاجئين، سيواجهون المجا
 الاستشهاد بالحقائق المعروفة عن الانفجار السكان والنطاق المحدود نسبيا من أجل الإنتاج الموسع. 

هذه النقطة، مثل النقطة السابقة، هي مجادلة ضد إغاثة المجاعة الآن بسبب اعتقاد ما يمكن أن يحدث في 
المستقبل، وبخلاف النقطة السابقة، فبالإمكان استنتاج أدلة جيدة لتبرير هذا الاعتقاد بشأن المستقبل. لن أخوض 

عم بلا نهاية ارتفاع نمو السكان حسب معدله الحال. في هذه الأدلة هنا. أنا أوافق على أن الأرض لا تستطيع أن تد
ومع ذلك، فمرة أخرى يمكن للمرء أن   وقطعا فإن مثل هذا الأمر يمثل مشكلة لكل من يعتقد أهميةً في منع المجاعة. 

التزام تّاه فعل شيء ما لمنع المجاعة. ما يمكن  المناقشة دون أن يستنتج أن هذا الأمر يعفيه من أي  يقبل هذه 
ستنتاجه هنا، هو أن أفضل طريقة لمنع المجاعة، على المدى البعيد، هو الحد من نمو السكان. سيترتب على الموقف ا

الذي تم التوصل إليه آنفا وجوب أن يقوم المرء بكل ما يستطيع القيام به من أجل تعزيز السيطرة على نمو السكان 
خاطئة بحد ذاتها، أو أنها تقود بشكل كبير إلى عواقب )إلا إن كان الشخص يعتقد أن جميع أشكال السيطرة هي  

كارثية(. ونظرا لوجود منظمات تعمل بشكل خاص للحد من نمو السكان، فيمكن للمرء في هذه الحالة أن يدعمها 
 بدلا من تلك الأساليب التقليدية لمنع المجاعة. 

نقطة ثالثة ناشئة عن الاستنتاج التي تم التوصل إليه سابقا وتتعلق بسؤال مقدار المبلغ الذي يجب علينا أن 
 – نتبرع به. أحد الاحتمالات التي سبق تناولها هو أنه يجب علينا أن نتبرع حتى نصل إلى مستوى المنفعة الحدية  



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  70   

وهذا يعني الوصول إلى النقطة التي عندما أتبرع فيها بالمزيد فإن سأجر على نفسي أو على من أعول معاناة شبيهة  
بالمعاناة التي أرجو إيقافها من خلال التبرع. بالتأكيد فإن هذا يعني أن يقلص المرء نفسه ماديا إلى درجة قريبة جدا 

قدمت فيما سبق نسختين من مبدأ منع الأحداث السيئة من الوقوع:   من ظروف لاجئي البنغال. يجدر التذكير بأنني
نسخة قوية ونسخة معتدلة. إن النسخة القوية، والتي تتطلب منا أن نمنع الأحداث السيئة من الوقوع مالم يكن في 

ة الحدية. ذلك تضحية بشيء ذي أهمية أخلاقية مماثلة، تقتضي منا على ما يبدو أن نقلص أنفسنا إلى مستوى المنفع
أجد لزاما علي التصريح بأنني أعتقد أن النسخة القوية تبدو ل هي النسخة الصائبة. لقد اقترحت النسخة الأكثر 

وهي أنه يجب علينا أن نمنع الأحداث السيئة من الوقوع مالم يؤد ذلك إلى التضحية بشيء ذي أهمية   – اعتدالا  
بدأ الذي لا يمكن إنكاره بالطبع؛ فمن الضروري إجراء تغيير كبير فقط لتبيان أنه حتى في حالة هذا الم  –أخلاقية  

في أسلوب حياتنا. لا يترتب على المبدأ الأكثر اعتدالا أنه يجب علينا أن نقلص أنفسنا إلى مستوى المنفعة الحدية، 
ة. سواء أكان لأن المرء ربما اعتقد أن تقليص نفسه أو عائلته إلى هذا المستوى سيتسبب بحدوث شيء سيء للغاي

الأمر كذلك أم لا فإن لن أناقشه، لأن كما قلت سابقا لا أرى سببا وجيها لاعتناق النسخة المعتدلة من المبدأ 
أنه  يكون واضحا  أن  فيجب  المعتدل،  بشكله  المبدأ  وافقنا على  لو  القوية. ومع ذلك، وحتى  النسخة  من  بدلا 

تمع الاستهلاكي، ذلك الذي يعتمد على إنفاق الناس على الأمور سيتوجب علينا أن نتبرع بما يكفي لضمان أن المج
التافهة بدلا من إغاثة المجاعة، سيأخذ في التباطؤ وربما سيختفي تماما. هناك الكثير من الأسباب التي تّعل هذا 

اة المحافظة الأمر مرغوبا في حد ذاته. لقد أصبحت قيمة وضرورة النمو الاقتصادي الآن مثارا للشك ليس من قبل دع
كذلك، ليس ثمة مجال للشك في أن المجتمع الاستهلاكي   (1) على البيئة وحدهم، بل حتى من قبل الاقتصاديين أيضا.

قد أحدث أثرا تشويهيا في مقاصد وأهداف أعضائه. ومع ذلك، وبالنظر إلى الأمر فقط من وجهة نظر المساعدات 
الخارجية، فإنه يجب أن يكون هناك حد للمدى الذي يجب علينا أن نبطئ فيه بشكل متعمد من نمو اقتصادنا، 

٪ من ناتّنا المحلي الإجمال؛ فإننا سنبطئ بشكل كبير جدا من 40عن    –لنقل  –الة أننا إذا تخلينا فربما كانت الح
٪ من ناتج محلي إجمال لاقتصاد 25نمو اقتصادنا، وبمصطلحات أوضح فإننا سنقدم مساعدات أقل مما لو قدمنا  

 ة. أكبر، وهو ما كان سيحدث لو أننا قصرنا إسهامنا على هذه النسبة الصغير 

أنا أذكر ذلك فقط كمؤشر على نوع الاعتبار الذي يجب على المرء أن يأخذه بالحسبان عند محاولته الوصول 
٪ من الناتج المحلي الإجمال هو المستوى المقبول 1إلى أنموذج مثال. ولأن المجتمعات الغربية بشكل عام تعتقد أن  

 
 

(1)  See, for instance, John Kenneth Galbraith, The New Industrial State (Bos- ton, I967); and E. J. Mishan, The 
Costs of Economic Growth (London, I967). 



 

 المجاعة والترف والأخلاق 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   71  

للمساعدات الخارجية؛ فإن الأمر برمته لا يعدو أن يكون مجرد نقاش أكاديمي. لن يؤثر سؤال مقدار ما يجب على 
 المرء أن يتبرع به على مجتمع لا يتبرع فيه سوى عدد قليل جدا من الأشخاص بمبالغ مجزية. 

يقال في بعض الأحيان، وإن كان بشكل أقل الآن مما كان عليه في السابق، بأن الفلاسفة ليس لهم دور 
خاص يقومون به في مجال الشؤون العامة، لأن معظم الشؤون العامة تعتمد بشكل أساسي على تقدير الوقائع. فيما 

لتقدير الواقعة[، ولهذا أصبح ممكنا أن يتعلق بذلك، يقال إن الفلاسفة من هذا النوع ليس لديهم خبرة خاصة ]
ينخرط المرء في الفلسفة دون أن يتخذ موقفا من القضايا العامة الكبرى. لا شك أن هناك بعض القضايا المتعلقة 
للوقائع  الحقيقين  الخبراء  تقدير  إن  فيها  يقال  أن  الممكن حقا  التي من  الخارجية  والسياسة  الاجتماعية  بالسياسة 

نحياز إلى جانب أو القيام بشيء، لكن بالتأكيد، فإن قضية المجاعة ليست من عداد تلك القضايا. مطلوب قبل الا
إن الوقائع حول وجود المعاناة هي أمر لا جدال فيه. كذلك ليس ثمة جدال، كما أعتقد، حول إمكانية قيامنا 

ل السيطرة على نمو السكان أو الاثنين بشيء إزاءها، سواء من خلال الأساليب التقليدية لإغاثة المجاعة، أو من خلا
معا. وبالتال فإن هذه قضية يستطيع الفلاسفة اتخاذ موقف منها. إنها قضية تواجه كل شخص يمتلك من المال 
أكثر مما يحتاج لإعالة نفسه ومن يعول، وكل شخص في موضع يؤهله أن يتخذ إجراءً ذا طابع سياسي. عمليا، 

يفات كل مدرس وطالب فلسفة في جامعات العالم الغربي. فإذا كانت الفلسفة هي يجب أن يندرج تحت هذه التصن
 كيفية التعامل مع الأمور التي تتصل بالمدرسين والطلاب على حد سواء، فإن هذه قضية يجدر بالفلاسفة مناقشتها. 

ومع ذلك، فإن المناقشة ]وحدها[ ليست كافية. ما الفائدة من ربط الفلسفة بالشؤون العامة )أو الشخصية( 
إذا لم نأخذ استنتاجاتنا منها على محمل الجد؟ في هذه الحالة، فإن أخذ استنتاجاتنا على محمل الجد يعني التصرف 

وضع أي شخص آخر عليه أن يغير من موقفه  بناء على ما تقتضيه. لن يجد الفيلسوف نفسه في وضع أسهل من
وأسلوب حياته إلى المدى الذي، إن كنتُ محقا، يشمل القيام بكل شيء يجب علينا القيام به. ومع ذلك، فيمكن 
للمرء على الأقل أن يشرع في الأمر. سيتعين على الفيلسوف الذي يفعل ذلك أن يضحي ببعض فوائد المجتمع 

ويضا عن ذلك على الأقل من خلال الرضا عن أسلوب حياة تتلاقى فيه النظرية مع الاستهلاكي، لكنه سيجد تع
 التطبيق، إن لم يحدث الانسجام بينهما حتى الآن. 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  72   

 دية الخير؟ تعدّ 
 د الثقافات الموجب في مجتمع متعدّ  التسامح مشكل 

 *يةإيتيقمن وجهة نظر  

 بلآكارل أوتو  

 تونس  - جامعة قابس   –ترجمة: المنجي السرباجي  

الكاتب حدود التأسيس الليبرال   يراجع د الثقافات،  : إنطلاقا من مشكل التسامح في مجتمع متعدّ ملخص 
 ،لتسامح با لاهتمام الموجب  با   يتعلّق الأمر   لى معنى جديد: إ الكلاسيكي )التسامح السالب(، ويشير إلى الحاجة  

ي، يمكن أن يرتكز إيتيقمن الثقافات الاجتماعية ومن التقاليد القيمية. على مستوى    طيفال على استحسان  الدّ 
  نسندنتاليةاتر ا كانط الكلاسيكية والديانطولوجية في اتّاه تداولية  إيتيق  ت ر طوّ نظرية النقاش التي  التسامح الموجب على  

ا النقاش من الإجابة عن سؤالين يطرحهما التسامح في مجتمع إيتيق، تتمكن  ه الطريقة ا ترانسندنتالية. وبهذطيقو هرمنيو 
الثقافامتعدّ  السؤالان بواجب تحمّل  د  يتعلق  العليا ومن ثمة بكيفية تحقيق في سعي  الناس  جميع ت:  هم وراء مثلهم 

 التسامح الموجب وتبيّن حدوده.

 معاينة المشكل  .1

التي نشأت   الحرية الدينية النموذجي الأول للتسامح، على الأقل في تاريخنا الغربي، كان ضمان    المثاليبدو أن  
نسبيا  مستقلّا   كان   ذي، والالنموذجي الثان المثال الكنيسة والدولة. ويبدو أن باعتبارها نتيجة للتنوير وللفصل بين 

لا فقط ضد الكنيسة   ة الأخير   ه. ولقد كان من الضروري حماية هذ حرية الرأي والتعبيرعن الأول، كان ضمان  
بل وجزئيا بمساعدة من الكنيسة –بمساعدة من الدولة العلمانية، ولكن أيضا ضد النزعات الكليانية للدولة العلمانية  

ضد الضغوط التي تمارسها القومية أو تمارسها   –حرية الضميرفي هذه الحالة مبدأ    تستدعيالمسيحية التي كان لها أن  
ه أكثر شمولية، وأعني ذاك . أخيرا، برز على أيامنا هذه نموذج ثالث للتسامح لعلّ مثلا  ايديولوجيات سياسية أخرى

د ضمن ما يُسمَّى "مجتمعا متعدّ   ثقافية المختلفة عن نفسها-ين أنماط الحياة السوسيولتَبِ ا  الذي يتيح فضاء حرّ 
 الثقافات".

 
 

* «Plurality of the Good ? The problem of Affirmative Tolerance in a Multicultural Society from an Ethical Point 

of View », Ratio Juris, , Vol. 10, N°2, June 1997, 199-212. 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   73  

الأكثر شمولية وأيضا الأكثر تركيبا فإنه يبدو كذلك الأكثر التباسا.   المثالَ   الأخير  وبقدر ما يبدو هذا المثالُ 
للإبانة   ن الذي ينبغي أن يتكفَّل بحماية الفضاء الحرّ ا، خلال النقاش الراهن حول هذا الموضوع، مَ إذ لم يتضح ملي  

متعدّ  الذات في "مجتمع  الثقافات"،  الثقافية عن  يتكفّ   وهلْ د  من  وممّ ثمة  الليبرالية ل بحمايته،  أهو شأن  ن يحميه. 
 والتقاليد لخصوصية  ثقافية ا-دفاع عن الجماعات الاثنوبال بالأحرى    يتعلق الأمرالسياسية أو على الأقل مهمّتها، أم  

الفردية، وهي بالتال لا تبال  في مواجهة الدولة الليبرالية الحديثة، التي تهتم فقط بالمصال والحقوق  ئها القيمية وإحيا
، أي فلاسفة مثل ماكنتاير وساندال يةيتيق الجمعوية الإالقيمية الثقافية؟ ويبدو حاليا أن هذا هو زعم    بالتقاليد تماما  

وفضائل الولاء الاجتماعي أو التضامن في المجتمع الرأسمال الحديث  السامية القلقين بشأن ضياع كل القيم    ، وتايلور
 . (1)العقوبات القانونية  تحت طائلة العقود    تنفيذ  ترعىن من مختالين دهاة لا تعنيهم غير دولة  المكوَّ 

 التقييمات ل في إعادة تأسيس الايثوس الجمهوري على  المشروع الجمعوي المتمثّ   ولكن إذا أخذنا على محمل الجدّ 
الهيغلي substantielle Sittlichkeit، أي على حياة أخلاقية جوهرية )ثقافي معيّن -اثنو  لتقليد   الثابتة ( في المعنى 

(Hegel 1967  فإننا سنواجَه فورا بمشكل كيف يمكن التسامح مع ،) ّمن القيم الراسخة داخل   مختلفة   تقاليد  د تعد
لأفراد في مواجهة المطالبات لمجتمع واحد أو حتى دعمها، ومن ذلك مثلا كيف يمكن ضمان حرية الضمير والرأي 

الدولة الدوغمائية بالولاء الجماعي. على مدى القرن الماضي لم تفضِّ كل المشاريع المتحقِّـقة تاريخيا من أجل استبدال  
 إلى هدم إلّا   قيم الولاء الراسخة لدى الجماعة  تقاليد  بدولة تقوم علىدينية  -الاثنو  التقاليد تّاه    حيادهاو  الليبرالية

الأنماط كما ينطبق على    ط الدينيالتسلّ التسامح تّاه حقوق الأفراد وحقوق الأقليات الجماعية. وينطبق ذلك على  
من   هي القيمية    التقاليدوحيادها تّاه    الليبرالية وحدها  . وهكذا، يبدو أن  الاشتراكية أو القومية من الكليانية

 . د الثقافاتلمجتمع متعدّ يستطيع أن يتيح إمكانية ذاك النمط من التسامح الذي يكون شرطا مسبقا  

، بضربين من الحجج يبرالية الكلاسيكيةل لمن طرف االوجيه    الاستدلالومع ذلك، يمكن أن ندفع، ضد هذا  
 نوعين مختلفين تماما من التسامح ولعلهما يتشاركان نفس الهاجس أيضا. فمن جهة أولى، يجب أن نفرِّق بين  –

 الموجب أو    الإيجابي  والتسامح،  اللامبالاةالقائم على    التسامح السالبثقافية:  -السوسيو  يةالقيم  التقاليدتّاه  
دة هي مصادر من شأنها أن تثري الثقافة القيمية العميقة والمتعدّ   التقاليدالمبدئي لكون تلك    الاستحسان القائم على  

 فات د الثقامجتمع متعدّ ر  هذا التمييز، أن تصوّ ويجوز لنا أن نزعم، إزاء  الإنسانية عموما والالتزام الاجتماعي للأفراد.  
الثقافية أكثر مما هو مشدود إلى فكرة تسامح سالب   إزاء التقاليد   التسامح الموجبر مشدود إلى فكرة  هو تصوّ 

لنا أن نستدعي حججا قوية ضدّ  النوع الأول من الحجج،  الموجَّهة   صرف. وإضافة إلى  الليبرالية  نوع معينَّ من 
 
 

 Forst 1994, and Appel 1993b حول الجمعوية، انظر: (1)



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  74   

ية وحدها أعني المصلحة الذاتية المحسوبة استراتيجيا والعقوبات ز ات الهوبانطلاقا من الافتراضف.  قانونياو  اقتصاديا
وبالتال –  مساواة في الحقوقللعدالة بوصفها    اأخلاقي  اأساس  حتى أن نقدّملا نستطيع  يبدو واضحا أننا القانونية،  

الايثوس الجمهوري أساسا لذاك النوع من الأخلاق العامة التي تّعل التسامح ممكنا، فضلا عن الحديث عن نوع من  
 القيمية.   التقاليدم أساسا أخلاقيا لاستحسان  الذي يمكن أن يقدِّ للتضامن  

نفسَ  الكانطي  المبدأ  أن  أعتقد  الحقيقة،  باعتبارها  وفي  للأخلاق  والواجباتل  رفعاه  مستوى   لحقوق  إلى 
القيمية المخصوصة طالما أنه لم يقترن بفكرة   التقاليد ( لا يستطيع تقديم أساس لاستحسان  Kant 1986b)  الكونية

التي تفترض ضمنا بدورها، وفي   الفعل  قواعد هو فقط طريقة لاختبار    للرفع إلى مستوى الكونيةأن المبدأ الأخلاقي  
في المعنى الهيغلي. أعتقد أن هذا لا يعني   للحياة الأخلاقية الجوهرية"قيميا مخصوصا "  تقليدانة،  كل وضعية متعيّ 

ه ( لمضمونAufhebungأن هيغل كان محِّق ا حين أشار إلى العجز التام للمبدأ الكانطي، أو إلى إمكانية إبطال إيجابي ) 
من خلال نوع جديد )حديث( من "الحياة الأخلاقية الجوهرية" للدولة؛ ولكن رغم ذلك، قد يقال إنه من الضروري 

المبدأ الكانطي لأخلاق صالحة كونيا بالافتراض التاريخي   نستكمل بالنسبة إلى كائنات بشرية متعيّنة وإلى مجتمعاتها أن  
م أنهم يذهبون قيمي. وهذا، على الأقل، ما قد يدّعيه كذلك الجمعويوّن المعاصرون رغ  لتقليد لايثوس جوهري أو  
إن   دلالة أو    مضمونويزعمون أن مبدأ العدالة الأخلاقي الصال كونيا نفسه لن يكون له    ذلك  إلى ما هو أبعد من 

 القيمي لجماعة مخصوصة.   التقليد س على  هو لم يتأسّ 

د الثقافات" جج الخاصة بالشروط المسبقة "لمجتمع متعدّ الحُ   مؤيديلن أنهي هذا النقاش العام والمعضل بين  
، على الأقل د الثقافات نفسهاالشكوك البراغماتية حول إمكانية مجتمع متعدّ دون أن أستحضر أيضا    معارضيهاو

- القيمية السوسيو التقاليد تّاه طيف متنوع من  التسامح الموجبس على ق بالنسخة المثالية التي ستتأسّ فيما يتعلّ 
أو مع التحامل   الأصولية الدينية ثقافية. ويمكن أن تستند هذه الشكوك البراغماتية لا فقط إلى التجارب الأخيرة مع  

إلى حد ما، كما هو الشأن في أوربا مثلا،   ثقافي متجانس-اثنو  تقليددية الثقافية ونبذها في دول ذات  على التعدّ 
الثقافية المختلفة، حتى في دولة   التقاليد ولكن أيضا يمكن أن تستند إلى الصعوبات التي واجهها التسامح الموجب مع  

دينية  -دية الثقافية الاثنوست دستورها، في معنى ما، على التعدّ أي في دولة أسّ –  الولايات المتحدة الأمريكية مثل  
 (.Habermas 1986والتي، بالتال، ألزمت نفسها، إن جاز القول، بايثوس "الوطنية الدستورية" )

ال لدولة دستورية منوال فعّ   بعد أيّ   يظهر، أعتقد أنه ينبغي علينا أن نقرّ أنه لم  ةيبيوقائع التجر ال  هذه  على ضوء
 التقليدفي أفضل الأحوال، أكثر من تسوية بين الاستيعاب ضمن    ،دية الثقافيةالتعدّ أو مجتمع مدن تكون فيه  

ثقافية. ومع ذلك فما من شك، -ة خاصة بأقليات سوسيوشاذّ   تقاليدد تسامح سالب تّاه  القيمي المهيمن وبين مجرّ 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   75  

نظام قانوني ليس لنا اليوم، على صعيد عالمي أو كوكبي، أي خيار آخر سوى أن نسعى إلى تحقيق    حسب رأيي أنْ 
 التقاليد من    عية تنوّ في معنى أن نحترم    دينية -دية ثقافية اثنوتعدّ وعلى    فيدرالية سياسية قائم على    كوسموبوليتي 

القيمية بل وأن ندعمها. فإن كان ذلك هو القاعدة الضرورية للوجود الإنسان المشترك على صعيد عالمي، فإنه من 
ثقافية مختلفة وحتى   تقاليد دة ذات  المثال للوجود المشترك للبشر ضمن بلدان محدَّ   الضروري أيضا أن يكون المقياسَ 

 متضادة، مثلما هو الشأن في الهند.

يات قد يكون هذا كافيا لتقديم معاينة تقريبية للمشكل الذي ينبغي علينا راهنا أن نواجهه في علاقة بتحدّ 
وتركيبا، أعني في مجتمع   الأكثر شمولية  إطاره  التسامح في  الثقافاتمتعدّ ممارسة  أتصدّ   فيما أريد  و .  د  أن  ى يلي 

ض بالأساس إلى الشروط بالمعنى الواسع. هذا يعني أنني لن أتعرّ   فلسفيةا  إيتيقلصعوبات هذا المشكل من وجهة نظر  
سات معينة، فإن وجهة نظر للمشكل، ولكنني سأنطلق من افتراض أنه رغم الحاجة إلى مؤسّ   القانونية أو    السياسية

وذلك ببساطة للأسباب التالية: –  العقل العمليضمن مجال    المنظور المعياري الأساسي الأدنى  م تقدّ   ا الحوار إيتيق
عن الآثار   –متشاركون في المسؤوليةأو بعبارة أدق،  – ، مسؤولون  لجماعة الحوار  المفترضَين ، أعني الأعضاء  نحن 

 سات المؤسّ ؤولية[ عن تكوّن كل  ، وهذا يعني ]أننا متشاركون في المسلأفعالنا ونشاطاتنا الجماعيةالجانبية    والآثار
 .(1) السلطة السياسيةو  القوانينمثل أنظمة    الأنظمة الفرعية الوظيفية للمجتمع، كل وتبدّلها أو، على نحو أعمّ 

 تصوران للخير: وجهة نظر كانطية  .2

انطلاقا من وجهة النظر هذه، أعتبر أن السؤال المعياري الأساسي أكثر من أي سؤال آخر في علاقة بمشكل 
 عيةتنوّ )أي    ديةتعدّ ب علينا، أن نفترض أنه توجد  هل يتوجّ   كذلك: هل يمكننا، أو  التسامح الموجب هو التالي

مين في معنى ما أن نخصّ كل أنماط الخير باحترام متساوٍ؟ أرى أن هذا مين أو مرغَ بحيث نكون ملزَ   للخير ((  تنوع)
د الثقافات. ولكن يبدو جلي ا منذ البدء أنه توجد ر التسامح الموجب في مجتمع متعدّ الافتراض مرتبط في الحقيقة بتصوّ 
ل . إذ قد يبدو كما لو أن هذا المفهوم يفضي إلى نوع مماثتنوّعيتهدية الخير أو  تعدّ صعوبات كبرى مرتبطة بمفهوم  

. في صلاحية بينذاتية كونيةعن فكرة    منفصلٌ   حقيقة لل  تصوّرٌ فضي إليه  يلذاك الذي س  الذاتيانية والنسبوية  من  
 مة سلَّ الملا يمثل بالتحديد اعتراضا على    مفهوم منظوريات مختلفة للحقيقة د على أن  هذا المستوى، ينبغي أن نؤكّ 

للحقيقة وهو   ع ظاهريلتنوّ ، باعتبار أنه لا يصلح إلا من حيث هو تفسير  لصلاحية البينذاتية للحقيقة با  القائلة
 . وحدة الحقيقةع يصبح، بمقتضى هذا التفسير، متلائما مع  تنوّ 

 
 

 Apel 1993a  نسندنتال للمسؤولية المشتركة، انظراحول التصور التداول التر ( 1)



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  76   

 . فحتى لو لم يتمّ الجميل   تنوّعية مع مفهوم    الخير  عيةتنوّ مقارنة مفهوم    يحيلنا هذا إلى من ناحية أخري، قد  
على أنها   فهَم خل منظوريات مختلفة، فإنها ستُ بمقتضى تدا  ، تفسير هذه الفكرة الأخيرة ولم يتم إبطالها، إن جاز التعبير

لو أننا فقط نفترض أنه قد يوجد تسويغ صوري صال بينذاتيا للادعاء القائل إن   للحسّ السليم مناقضة  غير  
. أليس لهذا الأمر ثقافية المختلفة-أو أنماط من الحياة السوسيو  أفراديمكن أن يكون مختلفا بالنسبة إلى    الجميل

 ؟ الخير  تنوّعيةأن يكون مفيدا لمسعى تبرير مدلولية  

وفي الواقع، فإنني سأنهج وفقا لهذا الرأي، ولكن سأفعل ذلك فقط بواسطة تقديم تمييز بين مفهومين مختلفين 
الصلاحية   د وكونيّ لتصور موحّ   الافتراض المسبقلى ضرورة  ع  لا مِّرية فيه  دليل وجد من جهة أولى  ي . إذ  للخير
ثقافية -سوسيو  تنوّعيةهل يجب علينا أن نحترم  مشكلنا نفسه، أعني تحديدا سؤال:    يقدّمه  دليل  و. وهللخير

ثقافية أو أنماط -القيمية السوسيو  التقاليد إزاء تنوع    خذه بالموقف الذي من المناسب أن نتّ ففي علاقة    للخير؟
إجابة واحدة صحيحة أو ضرورة أن يكون من الممكن تقديم    لجليّ أن هذا السؤال يفترض مسبقا الحياة، من ا

، إجابة ينبغي أن تكون من دون شك صالحة لكل الذين يتجادلون بشأن مشكلتنا. )وبالمناسبة، اصائبة ديانطولوجي  
(: "عدالة من؟ أية عقلانية؟" ولذلك، 1988 عنه كتاب ماكنتاير )ينطبق هذا أيضا على السؤال المفارقي الذي يعبّر 

فإن تأتّى لهذا السؤال أن يكون ذا دلالة على هذا النحو، فإنه يجب أن يفترض مسبقا، على نحو إنجازي، وعلى 
العق  عقلانية واحدة، أنه توجد  زعمه المعبرَّ عنه خَبَريا عكس   تنسيبها  يمكنه أن يستدعيها:  التي لا يمكن  لانية 
 ثقافية مختلفة(.   تقاليد بحسب  

د وكون الصلاحية للخير كما لتصور الخير الذي قد يتم  هاهنا، أرى أن ثمة أمثلة تاريخية عن التصور الموحَّ 
معنى الخير المختلفين، أعني الشر )وهو   نقيضَاثقافية. يقدم لنا  -تنسيبه في علاقة بأنماط الحياة الفردية والسوسيو

( إشارة لغوية عن الاختلاف الذي عنَيناه. وقد تم توضيح هذا schlecht( والسيء )وهو بالألمانية:  böseبالألمانية:  
(. فهو يعرّف "الخير" في معنى أول 1968cوخاصة  ,see Kant 1968a)دا، وذلك مع كانط مثلا  الاختلاف مجدَّ 

ديانطولوجي    الخيرباعتباره   لا    االمطلق  التي  الخيرة"  فقط  غاية  ب  ترتبط"للارادة  وإنما  الأخلا باما،   قي لقانون 
(Sittegestz ّولقد فصَل كانط هذا المعنى فصلا حاسما عم .) ا هو "خير من أجل شيء ما"، أي تحديدا من أجل

 (.Glückseligkeit"سعادتي" أنا أو "سعادتنا" نحن )

هو خير أرسطو أو   –eudaimoniaالسعادة  –موصوفا بشكل تقريبي، هذا الخير الأخير، وتحديدا "غايته"  
 le souci deبالذات" )  الانشغال(، هدف "1986كذلك خير الفلسفة القديمة عموما، والذي هو بحسب فوكو )



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   77  

soi)*  قد يكون مختلفا   السعادةأي    هدفه النهائيإلى شيء ما و  ما هو خير في نسبته. وكان كانط قد أشار إلى أن
على نحو مشروع بالنسبة إلى أشخاص مختلفين رغم أنه يلمّح كذلك إلى أنه يمكن أن يوجد مقياس كون الصلاحية 
حتى بالنسبة إلى سعي المرء إلى السعادة وأعني تلكم "الواجبات تّاه النفس" والتي تتوافق مع المواهب الطبيعية للفرد. 

في خدمة   هو أن كانط أخضع بشكل صارم، وللمرة الأولى، "الخير النسبي" الذي يظلّ   ولكن يبدو ل أن الأهمّ 
يمنح لكل البشر الذين لهم حقوقا متساوية أساسا للسعي من أجل سعادتهم   الذي  الخير الديانطيقي السعادة إلى  

 (.see Apel 1988)   خير العدالةبوصفه    ،الخاصة

   الحل التكميلي لمشكل التسامح )السالب( .3

 بوصفه أساسا لليّبرالية الكلاسيكية 

- رت في عصرنا أساسا للتمييز الميتاوالتي وفّ  الخيريبدو واضحا الآن أن هذه المعمارية الكانطية للتعاطي مع 
. إنها التسامحفي التعاطي مع مشكل    الليبراليا غائية، أصبحت أساسا للمنوال  إيتيقا ديانطلوجية و إيتيقي بين  إيتيق

ذاته    بحدّ   التسامح، أعني جوابا يبيّن أن  تنوّعيتهلمشكل وحدة الخير في مقابل    تكميلياتقترح، إن جاز القول، جوابا  
خيرا وفي الآن ذاته مفتَرض، هو نفسه، باعتباره    دية للخيرتعدّ هو واجب ديانطيقي صال كونيا، يفترض وجود  

من طرف هذا الأخير، لأنه وحده يستطيع إضفاء شرعية على الوجود المشترك لأنماط فردية وجماعية من   موحَّدا
 السعي في سبيل فكرة حياة الفرد الخيّرة ومن إدراك هذه الفكرة.

سامح إزاء المتمثل في الت  ي يتيقالإللمشكل    تكميلي  بيد أن الصيغة الكانطية لليبرالية وما تقترحه من حلّ 
   التنوّعية

ُ
التسامح وشرعنة ذاك الضرب من    لترسيخ الحياة الخيرة وأنماطها من الصعب أن تكون كافية    ـثل الثقافية لم

في   د الثقافاتمجتمع متعدّ المعني والمفترض في عصرنا الراهن من طرف أولئك الذين يدافعون على فكرة    الموجب
وينشرونها. ولذلك ليس ثمة إلا أمر واحد يبدو جليا بشأن المفترضات الكانطية المسبقة المتعلقة بالحل   الساميمعناها  

ذات وينبغي في    من حيث المبدأ،   مطلوب الحياة الخيّرة    إلى : وهو أن التسامح إزاء مختلف أنماط السعي  التكميلي
ثقافية  -أي وفقا للعيار الديانطيقي لضمان حقوق متساوية لكل الأنماط الفردية والسوسيو  تقييده سلفاالآن أن يتم  

 هما دون لبُس انطلاقا من هذه المفترضات:المعنية. إلا أنني أرى أنه يوجد مشكلان لا يمكن حلُّ 

 
 

 . 2004، وقد ترجمه إلى العربية محمد هشام، افريقيا الشرق، الدار البيضاء : الانشغال بالذاتIIIخ الجنسانية تاريفي إشارة إلى مؤلف ميشيل فوكو  *



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  78   

، أي على التسامح السالب، يطُرح السؤال عما إذا كان ممكنا أن تقتصر ممارسة التسامح المطلوبة على  أولا
كل هذه   دعمثقافية أم أن من الواجب -في مختلف أنماط الحياة الفردية أو/والسوسيو  عدم التدخلفي معنى  الحياد

 ثلها العليا في الحياة ضمن حدود ضمان المساواة في الفرص بينها جميعا. الأنماط في سعيها لتحقيق مُ 

التسامح الموجب وكذلك تحقيق مقيِّداته )وفي نهاية الأمر مقيِّدات التسامح   تحقيق بطريقة    الثانيويتعلق السؤال  
الضرورية في مجتمع   المعايير الماديةالسالب أيضا(. يبدو ل واضحا أن الفلاسفة لا يستطيعون أن يستنبطوا قبْليا  

ا إذا لن يبقى متعدد الثقافات من مبدأ التسامح الموجب، أو حتى ببساطة، السالب. ولكن يبرز عندئذ السؤال عمّ 
ا يتيقمشكل بالنسبة إلى الإ  إلا مشكل سياسي بالنسبة إلى المشرِّع أم أنه يبقى ثمة، بالإضافة إلى ذلك أو قبله،

 أيضا. 

تقديم جواب من خلال ما سأسميّه  في هذا المستوى، وبالنظر إلى كِّلا هذين السؤالين، أرى أنه يمكن أن يتمّ 
ا إيتيق ا بناء على  يتيقللتأسيس الكانطي للإ  ترانسندنتاليال  -الهرمنيوطيقي والتحول    الترانسندنتالي-التداولي التحول  

 .الحوار

 للكانطية   ترانسندنتاليال-وطيقيني والهرمترانسندنتاليال-التحول التداولي .4

 حواري للتسامح الموجب-يتيقاباعتباره قاعدة للتأسيس الإ

 ية ز لرم  ة يترانسندنتال-ةتداولي  قراءةل، فيمكن في اعتقادي تقديم الجواب من خلال  أما بشأن السؤال الأوّ 
 الثان، بطريقة   النقدبديهية، والتي كان عليها أن تعوِّض في  تّريبية  -لا بما هي واقعة    *قول كانط حول "واقعة العقل" 

نسندنتال"، لصلاحية "الآمر القطعي" باعتباره امن "استنباط تر   سابقا   التعهد به   نسبيا غير مرضيّة، ما تمّ   كانت 
كانط حول "واقعة" العقل   قول  يةز رم  لقراءة  هذه   (. محاولتناsee Kant 1968a, 46f"حكما عمليا تأليفيا قبليا" )

دائما ومن قبلُ ببعض   الذي يميز إقرارنا الحاصل **حول "الماضي التام القبلي" النحوي   ليتأمّ  قول تؤوِّله على أنه
الفلسفي   لنقاشناالمفترضات المعيارية  . وعندئذ، تشمل  للعقلوبالتال    واقعيال  للنقاشم بها  المفترضات المسلَّ 

 
 

"إننا نستطيع أن نسمي  : of reason) (fact وقد ترجمتها غانم هنا بعبارة "واقعة العقل"  Der Vernunft Faktum في مؤلفه نقد العقل العملي، استعمل كانط عبارة  *
هذا ليس معطى لنا من قبل(، وإنما لأنه   الوعي بهذا القانون الأساسي واقعة العقل لأنه لا يمكن أن نحصل عليه بمماحكات عقلية حول معطيات للعقل سابقة مثل الوعي بالحرية )لأن

محض ولا تّريبي، مع العلم بأنها قد تكون تحليليلة لو تم افتراض حرية الإرادة مسبقا )...( ومع ذلك  يفرض نفسه علينا من ذاته كونه قضية تركيبية قبليا، ليست مؤسسة لا على عيان  
ذا  يدة التي يعلن بها نفسه مشرعا أصيلا هكعلينا، لكي نتجنب سوء تفسير في اعتبار هذا القانون كونه معطى، أن نلاحظ جيدا أنه ليس واقعة تّريبية، بل هو واقعة العقل المحض الوح

 . 84، ص  2008أريده وهكذا آمر به". نقد العقل العملي، منشورات المنظمة العربية للترجمة، بيروت، الطبعة الأولى  
إلى العربية. انظر، مارتن    a priori perfectلنقل عبارة    الكينونة والزمانمن ترجمة المسكيني لمؤلف هيدغير  من سياق كانطي يتحول آبل هنا إلى معجم هيدغيري. وقد استفدنا    **

 . 183، ص  2012، ترجمة فتحي المسكيني، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بنغازي،  الكينونة والزمان هيدغير،  

 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   79  

الحقوق والواجبات   لرفع   بدأ الضروري المأعني    للعدالة ، والتي هي مفترضات لا مشاحة فيها، المبدأ الكانطي  الواقعي
؛ ولكن المفترضات المعيارية للحوار الحجاجي تشمل إلى مستوى الكونية  جماعة تواصل مثالية ولا محدودةضمن  

نتبيّن  أننا طالما نستطيع أن  أمرا إضافيا: ذلك  الناس ترانسندنتال بواسطة تأمل  أيضا  الفلسفية لآراء   أن محاورتنا 
دعاءات با  ممكن  لإيفاءٍ (  يتجدّد ذاتيا  ي لا يمكن الالتفاف عليه )يعني أنه ذ ال  المرجعومطالبهم هو بالنسبة إلينا  

يتعيّن الصلاحية فإنه  المشاركين  ،  أيضا أن نفترض مسبقا في حوار جدّي أن كل  علينا  أقرّ   المفترضَين   قبلا قد  وا 
على اكتشاف كل المشكلات ذات العلاقة بالادعاءات الممكنة للصلاحية وعلى   بمسؤوليتهم المشتركة المتساوية

 المفترضَين ة لكل الأعضاء  للصلاحية في الحوار العملي تشمل كل المصال الهامّ   الممكنة ها. غير أن الادعاءات  حلّ 
للتفكير   ترانسندنتالال-على هذا المستوى التداول –لجماعة التواصل المثالية اللامحدودة. وبالتال فإننا لا نستطيع  

 و أادا  سواء كان هؤلاء الآخرون أفر   ، ةالخيرّ   لحياة با  ةييتيقالإ  الآخرين  اهتمامات تّاه    لا مبالين  نقف أن    –ييتيقالإ
 مجموعات. 

قد افترض أننا لم نقرّ فقط مبدأ   ية ترانسندنتالواقعة العقل ال  ية ز لرم  قراءتنا، يكون هذا الجانب من  هاهنا
ة، ولكن أيضا أننا أقررنا   مجرد الحيادر في  الذي من شأنه أن يُحصَ   العدالة تّاه كل أنماط السعي من أجل الحياة الخيرِّّ

المشتركة فهمعلى    بمسؤوليتنا  وعلى    محاولة  الآخرين  وجماعات –أيضا  مساعدتهم  هواجس  فرادى  أشخاصا 
المعاملة بما هي واجب    العدالة في سعيهم لتحقيق مراميهم في الحياة الخيّرة ضمن الحدود التي تضعها    –مخصوصة
 )أي الفحص الحواري الجاد( لكل الهواجس الخاصة بالحياة الخيّرة.   المتساوية

إلى كانط   –نزعة الأبويةد من  أو مسؤولية "الاهتمام" المجرّ – أن يرُدّ مبدأ مسؤولية مساعدة الآخرين هذا    يمكن
نفسه، على الأقل بصورة جزئية: ففيما يتعلق على الأقل بالأشخاص الفرادى بوصفهم أعضاء في "مملكة الغايات 

(، استخلص كانط بالفعل واجب المساعدة من مبدأ التبادلية المعمَّمة بوصفها Reich der Zweckeفي ذاتها" )
(. ما يزال هذا الاستخلاص فعّالا رغم Kant 1968b, 423ff)  قواعد الفعل إلى مستوى الكونية  رفعجزءا من مبدأ  

( على قدر إلزام تلك الواجبات )من مثل unnachläßlichلم يكن بالنسبة إلى كانط إلزاميا )  المساعدة أن واجب  
على خلاف –. ولكن هل صحيح أنه  التناسق الذاتي للعقلدقية( التي تترتب حسب رأيه عن مطلب  واجب الصِّّ 

بما هو معاملة إيجابية للآخرين من حيث أنهم "غايات في ذاتها" مقتضى من الاهتمام    عتبَر لا يمكن أن يُ   –دقيةالصِّّ 
من المنظور الديكارتي التقليدي   العقل  إلا إذا تصورنا  مقتضيات التناسق الذاتي للعقل؟ أم أن هذا الأمر لا يكون دالّا 

 للأنانة المتعالية )هوسرل هو الكلاسيكي الأخير لهذا النموذج(؟

 للكانطية الكلاسيكية هو أمر ضروري.   ترانسندنتالال-التداول   إعادة البناءأعتقد، مجددا في هذا المستوى، أن  



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  80   

 الكلاسيكي للذات المستقلة "للأنا أفكر" وإنما هو ما قبلي ترانسندنتاللم يكن منطلقنا هو الما قبلي ال  إذا
، عندها سيبدو واضحا أن الاعتراف بكل الأشخاص الأنا أناقش بوصفي عضوا في جماعة تواصل لا محدودة

"معقولة" –لا يفترض مسبقا أساسا ميتافيزيقيا إضافيا )بافتراض مملكة غايات    غايات في ذاتهاواحترامهم باعتبارهم  
. للعقل باعتباره عقلا تواصليا(  Selbesteinstimmigkeit)  التناسق الذاتيب مباشرة عن فكرة  لا أكثر( ولكنه مترتّ 

باعتبارها  الذات الشريكة في النقاشلكل محاولة لمعاملة  التناقض الذاتي الإنجازيويتجلى هذا الأمر من خلال 
د أداة يبلغ بها المرء غاياته الخاصة أو في أفضل الحالات باعتبارها ذاتا شريكة في المفاوضة الاستراتيجية )عبر مجرّ 

مثلا(.   والوعيد  الآخرين يغدو    وهكذا الوعد  مساعدة  وحقوقهم   واجب  الذاتية  استقلاليتهم  احترام  حدود  في 
في مسؤولية مراعاة )ومن ثمة كذلك اكتشاف( كل مصلحة من مصال الآخرين   امشارك   المرءِّ المتساوية جزءا من كونِّ 

أن تصبح ادعاء للمشروعية مفروضا للفحص وربما أن يتم تّويدها من خلال الحوار   –عبر المساءلة–التي من شأنها  
قبَلُ هو ضرب من   به دائما ومن  بين كل الأعضاء المحتملين   التضامن الحجاجي. وباختصار، إن ما هو مسلَّم 

على احترام   المشتركة-يةترانسندنتالال-التداولية-الأساسية-المسؤولية )دون شك، يجب تمييز هذه    لجماعة النقاش. 
عن واجبات خاصة لمساعدة بعض الأشخاص في بعض الوضعيات أو الاهتمام   مصالح الأشخاص الآخرين جميعا

. وسأعود لاحقا إلى هذا يقع تحمُّلها فرديا  أو ظرفية سية  مسؤوليات مؤسّ س على  بهم، وهي الواجبات التي ستتأسّ 
 التمييز(. 

وبالتال   العقل التواصلي أناس آخرين )وهذا يعني تأويل ملفوظاتهم الحبلى ثقافيا( هو جزء من    فهم طالما أن  
طابع   أيضا عن  نتحدث  أن  إذن  فلنا  الآخرين،  الحواري مع  التضامن  ل يللتحو   ترانسندنتالي-ي  هرمنيوطيقمن 

المنعطف    ترانسندنتاليال-التداولي أن  أعتقد  بالتحديد  هاهنا  للفلسفة   ترانسندنتاليال- رمنيوطيقي الهللكانطية. 
المعاصرة يجبرنا على توسيع مسؤوليتنا المشتركة الأولى على أخذ مصال الأشخاص الآخرين بعين الاعتبار لتشمل 

أن   –على خلاف كانط–المجموعات المشتركة أو الجماعات. لذلك، وكما سبق أن أشرت، يمكننا اليوم أن نعرف 
، يجب أن المسؤولية المشتركةأو، في هذه الحالة، مبدأ    الأمر القطعي ا، مثل  يتيقية الصلاحية للإتطبيق المبادئ كون

؛ ويمكن موافقة الآخرين المعتادة والمشروطة تاريخيا، بما في ذلك فهمنا المسبق للعالَيتم دائما من خلال وساطة  
( 1927دائما تحديد هذه الشروط للماضي الماقبلي "للوقائعية" و"التاريخية"، حتى نتحدث على طريقة هيدغير )

يترتب عن ذلك على الفور القيمية أو لأنماط الحياة. و   للتقاليد ثقافية  -السوسيو  للتنوّعيةوفقا    ،(1960وغادامير ) 
هو جزء من المصلحة الحيوية بل وحتى من الحقوق الإنسانية الفردية   القيمي  تقليدهاالانتماء إلى جماعة وإلى  أن  

 
 
 contradiction-Performative self التي تّعله ممكنا أو ذا معنى  ، أي أن يناقض القول مفترضاتِّه . 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   81  

وبالتال لأن تكون له فرصة   ة من خلال فهم الذات هويّ المرء    ليكوّن ل شرطا مسبقا  لكل البشر، لأن هذا يشكّ 
 لتحقيق ما يصبو إليه من حياة خيّرة. 

إلى مدى   لندعموعلى أساس هذه الاعتبارات، أرى أنه قد بات من الممكن الدفاع عن واجبنا الأساسي  
ل الهوية الثقافية لأعضاء التي تشكّ   التقاليد، تلك  –الموجبأي على طريقة التسامح  –القيمية    التقاليدمعين كل  

 د الثقافات. المجتمع متعدّ 

 ما السبيل إلى تحقيق التسامح الموجب وتقييده في آن؟  .5

 ا الحوار يتيقلإ  يةترانسندنتالال-التداوليةجواب النسخة  

ولكن، في هذا المستوى طبعا، يغدو الجواب عن سؤالنا الثان شديد الإلحاح، أعني الجواب عن سؤال كيف 
)وأيضا تقييده  وفي الوقت ذاته    ثقافية المتنافسة-أنماط الحياة السوسيو  تنوّعيةإزاء    تحقيق التسامح الموجبيمكن  
وحماية الحقوق لكل أنماط الحياة    حقوق متساوية ( وفق عيارات صورية من قبيل ضمان  التسامح السالبتقييد  

دَّ مطالبات الإدماج الدغم   الفردية - ا الحوار في نسختها التداوليةإيتيق  أن   دينية. يبدو ل- ائية للجماعات الاثنوضِّ
مهما لحل هذا المشكل المستعصي: فأما الأول فهو الذي يعود إلى قدّ نإسهامين اثنين يمكن أن  تمتلك  ية  ترانسندنتالال

باعتباره الوسيط المسلّم به للحلول   الحوار العملي، وأما الآخر فهو الذي يحيل إلى  ترانسندنتاليال-التداوليأساسها  
 الواقعية لمشكل ما من خلال وضع معايير مادية. 

لا يتلاءم   ترانسندنتالال-التداولفي علاقة بالنقطة الأولى، ينبغي أن نشدد منذ البداية على أن الأساس   .1
السياسي في عصرنا -ولذلك فهو مطبَّق في الواقع الاجتماعي  خِبرية-تداوليةمع حل كثيف الدلالة من وجهة نظر  

المتحدة  النقاشات، وخاصة في الولايات   لمشكلات مجتمع . ويمكن أن يكون هذا حلّا (1) الراهن ومعروض على 
 – أو أهمها–  القيم الموجودة   جماعات على أساس قاسم مشترك بين    فعلي د الثقافات لا يبحث إلا عن توافق  متعدّ 

ي هو في بأن هذا التمشّ   في إطار دولة دستورية أو كذلك في إطار المجتمع الإنسان العالمي. ورغم أن علينا أن نقرّ 
للتأسيس ل إليها وفقا لظروف الواقع السياسي، فإنه لا يمكن أغلب الأحيان أساس التسويات التي يمكن أن نتوصّ 

هاأن يقبله باعتباره    ا الحوار يتيقالفلسفي لإ ا إيتيق. لعل هذا الأمر مفاجئ لكثير ممن فهم، عن حق، أن مبدأ موجِّ
 
 

ميتافيزيقي لنظريته في العدالة، من دعم "التوازن المدروس" من أجل مقبولية تصوره "للإنصاف" ضمن  -نموذجي هو، في هذا السياق، تطور محاولات رولس لتقديم أساس غير(  1)
القيم القائمة، وصولا إلى حق الشعوب، الذي لم يعد يفترض سلفا القبول الكون بمبادئ "الديمقراطية    تقاليد"الليبرالية السياسية"، وهو التوازن الذي يجعل نفسه تابعا "لتوافق تقاطعي" بين  

 1993a, 1993b ,1971  الليبرالية". انظر رولس



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  82   

إيجاد حلول ملموسة بشأن المعايير   تفويضَهم فعليا بين جميع أطراف النزاع المحتملين بل وحتى    حواراالحوار تقتضي  
 المادية. إلا أننا لا ينبغي أن ننسى شرطين إضافيين. 

 الفعلي ، سيظل ثمة اختلاف قائم، من حيث المبدأ، بين الاتفاق  يةترانسندنتالالتداولية الأولا، وبحسب   .2
هة لتوافق مثال يأخذ بعين الاعتبار مصال كل الأطراف التي يمكن أن تكون معنية  بين أطراف النزاع والفكرة الموجِّّ
 ويأخذ فوق ذلك بعين الاعتبار المعرفة الممكنة، لجماعة نقاش لا محدودة، بالآثار والآثار الجانبية للحلول المقترحة. 

طالما   إجرائيةا  إيتيقا الحوار هي  إيتيقوثمة تمييز ثان هو على نفس القدر من أهمية التمييز الأول: فمع أن   .3
الحلول الملموسة بشأن المعايير المادية للأشخاص المعنِّيين أو على الأقل لمن يدافع عنهم، فإن اختلافا   تفوّض أنها  

( بين كل النتائج الممكنة Habermas 1991, 185ffعلى خلاف    Apel 1992 and 1994يظل في رأيي قائما )
الاجراءات   للحوار أسّ  الكامنة في  المعيارية  المبادئ  أو  الأساسية  المعايير  تلك  المادية وبين  المعايير  بشأن  العملي 

لآن  في المفترضات البديهية للنقاش. ا ترانسندنتالالسليمة للحوار العملي لأنها ترتكز، هي نفسها، على التأمل ال
هذه المعايير الأخيرة التي لا يمكن تغييرها بواسطة نتائج الحوار العملي القابلة للخطأ )بما أنها تنتمي إلى شروط فهم  

 ا الحواريتيقالمعايير الأساسية لإمعنى أن تفحص ادعاءات الصلاحية فحصا محايدا وبالتال فهم معنى التزوير(، هذه  
 أشباه المعايير قد تكون شديدة الاختلاف لا فقط عن المعايير المادية التي تنتج عن الحوار العملي، ولكن أيضا عن  

القيمية المتنافسة ضمن مجتمع   التقاليد من طرف كل الجماعات الثقافية أو    فعلياالمتفق عليها    المعايير الزائفة أو  
 د الثقافات )محليا أو كذلك عالميا(. متعدّ 

د الثقافات في الإمبراطورية يمكن توضيح هذا الأمر من خلال مجموعة من الأمثلة: إذ نجد في المجتمع متعدّ 
ماثلة في أصل   لحقوق الإنسانالرومانية القديمة، من جهة أولى، صورا تقريبية عن الفكرة الرواقية الكوسموبوليتية  

العبوديةالرومانية، ولكن وُجدت من جهة ثانية    الحقوق المدنية ف بها من طرف كل المجموعات المعترَ   مؤسسة 
بريا ناجحا طيلة -براغماتيادينية، بما في ذلك المسيحيين. وفي الحقيقة، لقد كان هذا حلا  -الاثنو  والتقاليد المشتركة   خِّ

هة ا  –دون شك–د الثقافات؛ غير أن لنا  قرون عديدة لمشكل مجتمع متعدّ  رْ أن نجادل في كونه هو الفكرة الموجِّّ
ُ
ة ضيّ لم

حول مؤسسة العبودية في مجتمعنا   فعلية اتفاق  د الثقافات. ومردُّ ذلك ليس فقط أنه لم يعد ثمّ ا لمجتمع متعدّ ي  إيتيق
العالمي الحديث ولكن لأسباب أكثر عمقا بكثير. ويصبح ذلك واضحا لو أننا ألقينا نظرة جادة على النظائر الحديثة 
للاتفاق القديم الواسع حول مؤسسة العبودية. فرغم كل المحاولات الجادة لتحديد حقوق الإنسان الصالحة كونيا، 

، في مؤسّساتنا العالمية الحديثة، مثل مؤسّسات النظام الاقتصادي للسوق العالمية أو مؤسّسات فإنني أرى أنه يوجد 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   83  

كم د، ولو جزئيا على الأقل، حُ منظمة الأمم المتحدة، اتفاق ضمني بين المجموعات المشتركة المهيمنة من شأنه أن يؤيّ 
دون من كل حوار ذي أحد أبرز ممثلي "فلسفة التحرر" و"نظرية التبعية" بأن ستّين في المائة تقريبا من البشرية مستبعَ 

 (.Cf. Dussel 1990 ; Apel 1996a, 1996bصلة بمصالحهم )

الإ تمتلك  الأقل،  على  الوضعية  هذه  مواجهة  للتشبّ يتيقفي  وجيهة  أسبابا  الفلسفية  بتلك  ا  المقاييس ث 
ين عن مستقلَّ ( اللذين هما  فكرة حقوق الإنسان)مثلا    تقييده لتحقيق التسامح الموجب ولضرورة    يةترانسندنتالال

ين على توفير مبادئ توجيهية من أجل تغيير الوضع العالمي )على وقادرَ   التسويات الفعلية بين المجموعات الموجودة 
 ا هرمنيوطيقيالمدى البعيد( على نحو تدريجي. وهذا يعني، من جهة أولى، أنه يتوجب علينا أن نحاول أن نفهم ونقيّم  

دينية، من أجل أن نقدّر إسهاماتهم الممكنة في إثراء الحياة -القيمية لمختلف الجماعات وأنماط الحياة الاثنو  التقاليد 
ما تقترحه   كلأخرى، هذا يعني كذلك، أننا لا ينبغي أن نتبنى    جهةالثقافية الإنسانية عموما حق قدرها. ولكن، من  

المعترف به بوصفه   الخير الواحددةُ الثقافات بشأن الخير، بل علينا أن نقيّمها نقديا في مواجهة مقاييس  متعدّ   تنوّعية
هة للت  ضامن )أي العدالة والمسؤولية المشتركة المتساوية( في جماعة تواصلية مثالية.الفكرة الموجِّّ

بين حقوق الإنسان الفردية وحقوق الإنسان المحتمل    التضادقد يتضح ذلك خاصة في علاقة بالنقاش حول  
ب علينا أن نقبل اعتبارَ جّ ففي اعتقادي حتى لو توَ   حقوق المرأة.وهنا مرة أخرى، خاصة في علاقة بحالة  الجماعية،  

هو بحد ذاته حق إنسان فردي، فإن علينا أن نقاوم الإغراء بالتضحية بالحقوق الفردية كونية   قِّيمٍ   الانتماء إلى مجتمعِّ 
قيمية جماعية مخصوصة. ولم يكن أبدا هذا الإغراء قريبا منا كل القرب مثلما هو عليه في   تقاليد الصلاحية من أجل  

، وهنا ثقافية التقليدية.  -يوسحالة المرأة على اعتبار أن تحديد أدوارها هو على الدوام شأن أساسي لأنماط الحياة السو 
في مثل هذه الحالات )على سبيل المثال في حالات الاضطهاد العنيف لامرأة تركية من طرف عائلتها في ألمانيا( 

 للقوانين الوضعية لدولته لحؤول دون الاضطهاد ليس فقط مسألة إنفاذ فعلي  أعتقد أن اتخاذ المرء موقفا نقديا وا
أيضا )وأساسا( مسألة   النقدية لأخلاق كونية على الأجانب ولكن  لعلّ –  التزام بالمعايير  أن نقول مع   بل  لنا 

الما  بالمعايير  الالتزام  المعايير  -بعد-كوهلبرغ  مقابل  في  للأخلاق  )  التقليديةتقليدية  تقليدي  حياة   .Cfلنمط 

Kohlberg, 1981; Apel 1988, 306-69 .) 

رغم   بتقديم بشرٍ قربانا دينياو بحرق الأراملوأعتقد أن الأمر ذاته ينطبق على حالة حكمنا النقدي المتعلق 
أنه يمكن في الحالتين أن نفترض وجود تضحية إرادية بالذات. ويبدو ل أكثر صعوبة أن نأخذ موقفا نقديا، من 

ة الصينيين )ضمن النقاش الحال حول حقوق الإنسان( القائلة بأنه ما يزال من واجب جّ وجهة نظر أخلاقية، تّاه حُ 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  84   

الجماعية في الغذاء على بعض الحقوق الفردية في حرية التعبير والصين، باعتبارها دولة نامية، أن تؤْثر الحقوق الفردية  
 والمظاهرات السياسية.

القيمية   التقاليد  تنوّعية أو تنوعّ، وفي مواجهة هذه الصعوبات الهائلة في أخذ موقف نقدي تّاه  في هذا المستوى
د الثقافات )سواء كان ذلك على صعيد الدول الدستورية أو على صعيد المجتمع البشري العالمي(، ضمن مجتمع متعدّ 

ا الحوار، ليس من إيتيقفي مشكلنا. فاستنادا إلى    ا الحواريتيقلإ  الممكن  الثاني  الإسهامحان الوقت للاستفادة من  
الحلول الملموسة لمشكل الوساطة بين الادعاءات المختلفة   استخلاص الضروري ولا من المرغوب أن نفترض أنه ينبغي  

تقليدية، مرة واحدة وإلى الأبد من مبدأ ما، أي -بعد-القيمية المخصوصة والادعاءات الكونية للأخلاق الما   للتقاليد
  ا الحوار أن يتمّ إيتيقعن طريق الفيلسوف. فعلى العكس من ذلك تماما، إنه لأمر مطلوب سلفا بالنسبة إلى مبادئ 

- بين ممثلي الدول الدستورية وممثلي الجماعات الاثنو  حوار عمليالبحث مرارا وتكرار عن حلول ملموسة من خلال  
دت على كما كنت قد أكّ –  حوارية-ايتيقللوساطة الإس  دينية المختلفة. وما يزال هذا الأمر صالحا رغم أنه لي

أن تكتفي بالوصول إلى تسويات، على أساس القواسم المشتركة الفعلية، بين الجماعات المختلفة أو مجموعات   –ذلك
 الضغط التي تمثلهم.

 ة ثلاثب علينا أن نفترض تمايز الحوارات إلى  على مستوى الممارسة المجتمعية، أرى الآن أن هذا يعني أنه سيتوجّ 
 على الأقل.   نماذج مثالية 

إيجازه. إنه حوار   في المعنى الذي حاولتُ   ا الحوارإيتيقكما هو مسلّم به من طرف    الحوار العملييوجد أولا  
كونية الصلاحية لأخلاق   والمعايير  القيمية المخصوصة   للتقاليد يين  طيقو رمنيالفهم والاستحسان الهط بين  التوسّ 

. ولنا أن ومقيِّداته الضرورية  الفكرة التوجيهية للتكامل بين التسامح الموجب بناء على    جماعة التواصل المثالية 
 räsonierendeق هذا الضرب من الحوار ممكنا إلى حد ما على مستوى "التفكير العمومي" ) نتوقع أن يكون تحقّ 

Öffentilichkeit .حتى نستعمل عبارات كانطية ،) 

 على المرء أن يبحث بدرجة أولى عن تسويات قابلة للتطبيق بين ، حيث يتعيّن حوار سياسيوسيوجد ثانيا  
المرء إلا أن يرجو تطبيق الأوامر  -مصال الجماعات الاثنو كذلك،   حوارية-ايتيقالإ دينية الموجودة. هنا لا يسع 

يات والمجموعات المهمَّشة وبغرض الإبقاء على إمكانية التقدم بغرض تّنب أن تكون الحلول على حساب الأقلّ 
 . د الثقافات قائمةً باتّاه مجتمع كوسموبوليتي متعدّ 



 

 تعدّدية الخير؟
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   85  

، وهو الذي ينبغي أن يتوسط بين الهيئة التشريعية ومنظومة القانون الوضعي حوار قانوني ثالثا، سيكون ثمة  
ترتبط   أن  على  الحديثة،  الدستورية  الدول  في  قادرة،  تكون  أن  ينبغي  والتي  الحقوق –المنسجمة  ديباجات  عبر 

هذا البعد الأخير، بمنظومة قانونية كوسموبوليتية محتملة من قبيل منظومة حقوق الإنسان مثلا. أعتقد أن    –الأساسية
يجب أن يعُتبر   –السياسيأكثر من الحوار  –  الحوار القانوني أن  على الأقل، لمنظومات القانون الوضعي الحديثة يبيّن 

ولكن   د الثقافات. القيمية القابلة للاستمرار ضمن مجتمع البشر متعدّ   التقاليدإزاء    للتسامح ق التدريجي  وسيطا للتحقّ 
يجب الإقرار بأن ضمان الحقوق الفردية والمساواة   –بالإضافة إلى المحافظة على انسجام منظومة القوانين الوضعية–

القيمية الثقافية ينبغي أن يحظى، في الحوار القانون، بالأولوية على حساب اكتشاف قيم    التقاليدفي معاملة كل  
جديدة مقبولة واستحسانها. وبالتال، فإن التسامح السالب أو الحياد إزاء خصوصيات مختلف منظومات القيم يمكن 

 هة للحوار القانون. أن يكون كافيا من حيث هو فكرة موجِّّ 

 المراجع

Apel, Karl Otto. 1988. Der postkantische Universalismus in der Ethik im Lichte seiner aktuellen 
Mißverständnisse. In K. O. Apel, Diskurs und Verantwortung. Frankurt a.M.: Suhrkamp. 

___ 1992. Etica della comunicazione. Milano: Jaca Book. 
___ 1993a. How to Ground a Universalistic Ethics of Co -Responsibility for the Effects of 

Collective Actions and Activities. Philosophica 52: 9–29. 
___ 1993b. Das Anliegen des anglo-amerikanischen “Kommunita-rismus” in der Sicht der 

Diskursethik. In  Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Ed. M. Brumlik,  H. Brunkhorst, 149–
72. Frankfurt a.M.: Fischer. 

___ 1994. Éthique de la discussion. Paris: Édition du Cerf. 
___ 1996a. Response by Karl Otto Apel: Discourse Ethics before the Challenge of Liberation 

Philosophy. In The Underside of Modernity. Ed. E. Dussel, and  E. Mendieta, 163–204. 
Atlantic Highlands, N.J.: Humanities Press 

___ 1996b. Discourse Ethics before the Challenge of Liberation Philosophy.  Philosophy and Social 
Criticism 2: 1–26. 

Dussell, E. 1990. Die Lebensgemeinschaft und die Interpellation des Armen. Die Praxis der 
Befreiung. In Ethik und Befreiung. Ed. R. Fornet-Betancourt. Aachen: Augustinus-
Buchandlung. 

Forst, Rainer. 1994. Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus 
und Kommunitarismus. Frankurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel. 1986. Die Sorge um sich (Sexualität und Wahrheit 3). Frankurt a.M.: Suhrkamp. 



 

 ترجمات
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  86   

Gadamer, H. G. 1960. Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr. Habermas, Jürgen. 1986. Eine 
Art Schadensabwicklung. Die Zeit 11 July. 

___ 1991. Erläuterungen zur Diskursethik. Frankurt a.M.: Suhrkamp. 
Hegel, G.W. F. 1967. Grundlinien der Philosophie des Rechts. Hamburg: Meiner. (1st ed.  1821.) 
Heidegger, M. 1927. Sein und Zeit. Halle: Niemeyer. 
Kant, I. 1968a. Kritik der praktischen Vernunft. In I. Kant, Akademie-Textausgabe.  Vol. 5. Berlin: 

De Gruyter. (1st ed. 1788.) 
___ 1968b. Grundlegung zur Metaphysik des Sitten. In I. Kant, Akademie- Textausgabe, Vol. 4. 

Berlin: De Gruyter. (1st ed. 1785.) 
___ 1968c. Über den Gemeinspruch: das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die 

Praxis. Frankfurt a.M.: Klostermann. (1st ed. 1793.) 
___ 1986. Metaphysik des Sitten. Hamburg: Meiner. (1st ed. 1797.) 
Kohlberg, Lawrence. 1981. The Philosophy of Moral Development. San Francisco,  Cal.: Harper & 

Row. 
 

 



 

 الأخلاق في عصر الحداثة السائلة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   87  

 «الأخلاق في عصر الحداثة السائلة »
 ترجمة لكتاب: هل للأخلاق فرصة في عالَ استهلاكي؟ 

Does Ethics Have a Chance in a World of Consumers? 

 زيغمونت باومان 

 جَرْدَان  ترجمة: سعد البازغي وبثينة الإبراهيم

  

ترجمة عنوان الكتاب بما يتناسب مع مضمونه، ونحن نرى أن كلا العنوانين يصلح   نلاحظ أن المترجمين قد غيرا
لمحتوى الكتاب، الذي يعد مساهمة من قبل مفكر بولندي معاصر في الإثراء الأخلاقي للمجتمع والثقافة الإنسانيين. 

يتألف من فصول ستة، ومقدمة، وملاحظات للمترجمين. الترجمة صدرت في طبعتها ا ، 2016لأولى،  والكتاب 
 . 333وعدد صفحاته: 

وفكرة الكتاب الرئيسة تدور حول ما اصطلح باومان على تسميته بـ: الحداثة الصلبة والحداثة السائلة، بدلًا 
من مفهومي الحداثة وما بعد الحداثة. أما الصلبة فهي قاسية ثابتة بمفاهيمها وقيمها الأخلاقية والثقافية. وأما السائلة، 

 م الاستهلاك المؤقت. فتعني أنها متغيرة متبدلة تبعاً للحاجات وقي



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  88   

تحديداً، إنه تقرير   وأوروبا هذا الكتاب تقرير من أرض المعركة من أجل التفكير في العالم، وبالذات العالم الغربي  
، إنه تقرير علمان ما بعد حداثوي، بل حداثوي سائل أو سيال، تقرير من  أو سيرة للإمساك بعالم يواصل التغيرُّ
التال مشروعاً: أي فرصة للأخلاق في عالم  السؤال  المجتمع الاستهلاكي، ومن هنا بات  يفرضه  منظور أخلاقي 

 استهلاكي معولم؟ 

عولَم هو عالم الحضارة الأوربية 
ُ
والإجابة عن ذلك شغلت الفصل الأول من الكتاب. العالم الاستهلاكي الم

والغربية المتحضرة، والحضارة تملي علينا أن نسير وفقاً للعقل الذي يدعونا للعمل من أجل مصلحة الذات، في حين 
 الأخلاق لمحبة الجار أو الآخر كما نحب ذواتنا، ومن هنا يمكن تأسيس الحياة والأخلاق الإنسانية.   تدعونا

وبنيتشه وشلير اللذين   لكن الآخر قد يكون عدواً، كما قد يكون صديقاً، ويستشهد باومان بهوبز وروسو،  
تحدثا عن استياء الدونيين، وقد تحدث باومان عن استياء اللاجئين أو المهجرين من بلاد الفقر والقتل، فتمثل هذه 
الحالة شكلًا مشوهاً عن العولمة. ولذا فإن العولمة تضعنا في تحد أخلاقي، فكيف نثبت براءتنا الأخلاقية أمام آلام 

مين في العالم؟ ومع ذلك تبدو العولمة قدراً لا يستطيع أحد منعه. فكرة العالم المعولَم المتوحد وأجاع المعذبين والمحرو 
  الثان(.   تّابهها مشاكل كثيرة منها: مشكلة القتل الباتر أو إرث القرن العشرين وكيف نتذكره. )عنوان الفصل 

القتل الباتر هو القتل الجماعي الذي تعرض له يهود ألمانيا على يد النظام النازي، وقد سمي ذلك بالهولوكوست 
عرقية أو دينية، وأصبح مصطلح الإبادة   أو المحرقة، لكن سرعان ما قيس على ذلك كل قتل لجماعة لأسباب اثنية أو 

لله مرادف  من و الجماعية  مناطق كثيرة  وفي  المرات  عشرات  بل  مرات  تكرر  جديد،  هولوكست  هو  أو  لوكست 
والحق أن الإبادة الجماعية مرافقة لتاريخ البشرية،   الكوكب، كإبادة الأرمن والأكراد والبوسنة وجنوب السودان...الخ

 وقد كان العالم بعد الهولوكوست أفضل حالاً لكن ليس كما هو مأمول منه. 

فالعالم وقد عاش الحرية في حقبة الحداثة السائلة )موضوع الفصل الثالث( في هذه الحقبة كل شيء يتغير عن 
حقبة الحداثة الصلبة، فبعد أن كانت العدالة والمساواة شرط الحياة الاجتماعية والسياسية، يصبح العمل على جعل 

و  الاقتصادية  اللامساواة  ديمومة  مع  انسجاماً  أكثر  شيء  التشابه كل  محل  اللامحدود  التنوع  فيحل  الاجتماعية، 
والتشارك، ويحل الاختلاف محل المساواة، من دون أن يكون ذلك سبباً في حرمان الإنسان من الكرامة والاحترام. 
وهنا تطرح مسألة الهوية كشيء نخلقه في المستقبل. ومن هنا يوجد ما يسمى بشبكات العلاقات التي تّمع الأطراف 

للعبة. وأفضل تلك الشبكات هو وجود كيان اجتماعي يحفظ الحقوق ويصون المختل أية قواعد  فة دون اشتراط 
 الحريات، في مجتمع المستهلكين والمنتجين معاً. 



 

 الأخلاق في عصر الحداثة السائلة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   89  

الرابع الفصل  في  باومان  عالج  الحياة   وقد  للتعليم:  السائلة  الحداثة  وتحديات  العجولة  المستهلكين  حياة 
الاستهلاكية هي حياة التعلم والنسيان، تعلم ما هو جديد، ونسيان الأدوات والمناهج التي نجحت في الماضي. ولذا 

ن، وأزياء الموضة برهان تبدو أهمية النسيان كالتعليم وربما يفوقه، ومن هنا تحولنا من حضارة التعلم إلى حضارة النسيا
ساطع على ذلك، يسحبه باومان على باقي القطاعات، فلا تتعلق الحياة الاستهلاكية بالاكتساب والامتلاك، بل 
 بالبقاء في حركة دائبة. ومع ذلك ثمة قيمة ثابتة، وهي السعادة، وهذه يمكن الحصول عليها مرات بالتعليم، ولذا

  يبدو التعلم مدى الحياة مهماً، ليس تعلم المهارات والخبرات فقط، بل وحتى تعلم المواطنة. 

ولذا يفتتح باومان الفصل الخامس )وهو بعنوان: بين الرمضاء والنار أو الفنون بين الإدارة والأسواق( بالتمييز  
بين مفهومي الثقافة والإدارة. حيث برز مفهوم الثقافة منذ ظهوره في أواخر القرن الثامن عشر، كمصطلح مختصر 

الأصل اللغوي لمفهوم الثقافة، واتصاله بالزراعة وغرس لإدارة الفكر والسلوك البشري. ويستطرد باومان في عرض  
القيم، فغدت الثقافة نشاطاً هادفاً، يرمي إلى الإصلاح والتأثير والإدارة، ومن هنا كان مفهوم الإدارة منذ بدايته 

 مستوطناً لمفهوم الثقافة. 

فثمة صراع بين الإدارة وبين المدارين أو المحكومين، ويأخذ هذا صورة شرسة في نطاق الفنون لأنها تعد وحدات 
أولية للثقافة، فالفنانون إما أن يكونوا أعداء أو منافسين للحكام أو المدراء. والمفارقة أن الثقافة والفنانون تحديداً لا 

والسياسية لأنهم إن فعلوا ذلك فقدوا دورهم الإبداعي والاستهلاكي. فلا   يمكنهم أن ينعزلوا عن حياتهم الاجتماعية
 يستطيعوا أن يعيشوا بسلام مع الإدارة ولا أن يعلنوا الحرب عليها.  

ويعود باومان في الفصل السادس وعنوانه: )جعل الكوكب مضيافاً لأوروبا( للحديث عن أمنية أن تصبح 
أوروبا حاضرة في كل مكان بالكوكب، وقد كانت أوروبا لقرون طويلة سيدة العالم، أما الآن فقد حلت الولايات 

لم وعلى رأسها الإرهاب، ويمثل هذا تحدياً المتحدة الأمريكية محلها، لكن مع ذلك لم تنجح أمريكا بحل مشاكل العا
 لأوروبا من أجل تحقيق التعايش السلمي. 

وأوروبا لن تتمكن من استعادة مكانة الريادة العسكرية أو الاقتصادية السابقة، لكن عليها مع ذلك أن تمارس 
دوراً في السعي لتحقيق وحدة كونية، مبنيَّة على الوحدة الكونيَّة والسلم الكون. ولن تنفعها العزلة بل لا بد من 

 م بالحرية والديمقراطية. الانفتاح على حل مشاكل الكوكب إذا ما أرادت أن تنع



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  90   

 «أخلاق النِّسبية والتعددية »
 ديفيد ونغ 

عن دار النشر كامبريدج، وبالرغم من حجمه الصغير   2023صدر كتابُ: »أخْلَاق النِّسبية والتَّعددية« سنة    
العصر  الفكر الأخلاقي في  تمثلُ مستقبل  فلسفيةً كبرى،  أَسْئِّلَةً  يطرقُ  أنه  الثمانين صفحة، إلا  يتجاوز  الذي لا 

ئل الأخلاقية الكبرى، والتي تتراوحُ بين النسبية والتّعددية. تعَدُّ الراّهن. يتناولُ الكتابُ أربعة وعشرين مسألة من المسا
قضية الأخلاقيات والمبادئ الأخلاقية من أهم القضايا التي شغلتْ بال البشر على مر العصور، واستنادًا إلى ما جاء 

تمام ليس بالأمر البسيط لما يثيرهُ به الكتابُ أعلاه، نجد أن هناك اهتمامًا كبيراً بموضوع النِّسبية الأخلاقية، وهذا الاه
من أسئلة مقلقة. فهل يمكننا تصوير هذه النسبية الأخلاقية بطريقة تساعدنا على فهمها بشكل أفضل؟ وما هي 

 العلاقة بين الأخلاقيات المتمركزة حول العلاقات وتلك المتمركزة حول الحقُُوق؟ 



 

 أخلاق النِّسبية والتعددية 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   91  

في الجزء الأول من الموضوع، يبحثُ الكتابُ في مفهوم النّسبية الأخلاقية، ولماذا تثير هذه القضية اهتمام 
والأسس التي يجب أن نستند إليها لفهمها   الناس، ويتناول أيضًا كيفية تأثير الأطروحات المتعلقة بالنسبية الأخلاقية

راع الناشئ بين الأخلاقيات المتمركزة حول العلاقات وتلك المتمركزة  بشكل صحيح، ثمَّ ينتقل إلى الكشفِّ عنِّ الصِّّ
يعرضُ  راع، كما  الصِّّ هذا  أكثر في  التعمق  إلى  تدعونا  التي  الابستمولوجية  الأسباب  ويبحث في  الحقوق،  حول 

 اعية إلى البحث بشكل موسع في الأخلاقيات التي قد تتنافى مع معتقداتنا الأخلاقية.الأسْبَاب الدَّ 

وفي الجزء الثان، يقدّمُ الكاتبُ حججًا أخلاقية من أجل البحث الموسع في الأخلاقيات التي تقف في وجه 
معتقداتنا الخاصة، ويسعى إلى تقديم وجهة نظر مختلفة بغية تّاوز الأفكار النمطية حول الأخلاقيات المتمركزة حول 

طرق التي يمكننا بها فهم الأسس التي تقوم عليها العلاقات وكذلك حول الحقوق. ويكشف، في هذا الجزء، عن ال
تشككنا  دمج  إلى  الكاتبُ  يسعى  فهمها.  أجل  من  طبيعي  نهج  تقديم  يمكننا  والكيفية  الإنسانيةُ،  الأخلاقياتُ 
 الأخلاقي مع تصورٍ طبيعي للأخلاق. في الختام، يقومُ بتلخيص الآراء المختلفة التي تم تقديمها ويبرز أهمية التَّعدديةِّ 

الأخلاقية، والكيفية، التي يمكن أن تبرز من خلالها النسبية الأخلاقية بشكل متعدد يساعدنا في فهم وتقدير تنوع 
 المعتقدات الأخلاقية. 

يدافع صاحب الكتاب عن أطروحة مركزية مفادها أن ليست المعايير الأخلاقية النسبية متناقضة في ذاتها، 
مبنية على النسبية الأخلاقية المتعالية، والقيمة المستمدّة   –قبل كل شيء    –ولكنها أيضًا ليست أخلاقاً مثاليةً؛ لأنها  

أخرى نحملها، مثل الحقوق المختلفة التي نمتلكها نحن وغيرنا،  من الاستقلال في التّبرير الأخلاقي، ولكن هناك قيم
والتي قد تتطلب أفعالًا تتعارض مع عدم التدخل وترك الآخرين لأنفسهم. قد نقرر أنه من المهم أن نتصرف وفقًا 

ل طريقتنا في لهذه القيم الأخرى، أو قد نحاول تحقيق توازن بين استقلالية التبرير وهذه القيم الأخرى من خلال تعدي
 التصرف والتفكير في قيمنا أو الحقوق التي نتمتع بها. 

بينها وبين بعضها  التوازن  جزء من المشكلة قد يكون في تصور مطلق للحقوق يجعل من الصعب تحقيق 
البعض وبين اعتبارات مهمة أخرى، ويجعل من الصعب أيضًا استيعاب الآخرين الذين يفكرون بشكل مختلف في 

يفكرون بشكل مختلف. يجب أن هذه القضية. المشكلة الأكثر أساسية ربما تكمن في انعزالنا عن الآخرين الذين  
نكون على استعداد للتفاعل مع الآخرين بروح السعي إلى الحصول على صورة أوضح لتعقيد آرائهم، تمامًا كما نود 

 من الآخرين أن يفهمونا. هذه الروح تكمن وراء أفضل نسخ النسبية الأخلاقية.

وقصارى القول، ليست النسبية الأخلاقية تناقضًا ذاتيًا، بل تمثل تحديًا لاستكشاف أسسنا الأخلاقية وتحليلها 
بعمق. يتوجب علينا أن نكون مفتوحين للتفكير بشكل أوسع وأكثر انفتاحًا للتعامل مع تنوع الآراء والقيم. من 



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  92   

خلال مواجهة هذا التحدي بروح الاستيعاب والحوار، يمكن أن نتجاوز الصور النمطية ونتعامل بشكل أفضل مع 
القضايا الأخلاقية المعقدة. في نهاية المطاف، يتعين علينا أن نتعلم كيف نجمع بين النسبية الأخلاقية والأخلاق 

الشخصية وفهم قيم الآخرين. إن هذا النهج يفتح الجامعة، وكيف نبحث عن توازن يسمح لنا بالاحتفاظ بقيمنا  
الباب أمام فهم أفضل للأخلاق ويساعد في تطوير نظرة أكثر تعقيدًا واحترامًا للتنوع الأخلاقي الذي يميز العالم 

اليوم.



 

 الترجمة والثقافة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   93  

 « الترجمة والثقافة  »
 تأليف: جان لوي كوردونييه 

 : زياد العوده ترجمة

 

 فاتحة 

النظر للترجمة من جانب اللغة وحده، يقود إلى قصور نظر يعيق الثقافة في اندماجها مع عالم اليوم، ولذا 
استعان الكاتب الفرنسي لوي كوردونييه بعلوم إنسانية أخرى، للمضي إلى إدراك أول للترجمة في كليتها. بهذه الفاتحة 

وستة فصول مقسَّمة على قسمين: الأول هو في سبيل  يبدأ هذا الكتاب الذي يتألف من فاتحة واستهلال ومدخل
 علم آثار الترجمة والثان خاص بأخلاقيات الترجمة. 

 استهلال 

كلمات حزينة أطلقتها احدى ملكات المكسيك قبيل الغزو الاسبان لبلادها في القرن الخامس عشر، تدعوا 
 فيها للتعايش، رغم غرابة الغزاة المتوحشين. 



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  94   

 مدخل 

يتحدث فيه لوي كوردونييه عن مفهوم الثقافة والترجمة، الأول حديث العهد ويعود للقرن السابع عشر، ورغم 
ذلك تبدو الثقافة مبهمة وعسيرة على التحديد، لدرجة أنه لا يوجد اتفاق على تعريفها. وتتصل الثقافة بالترجمة 

م بنشوء الدول القومية وبانبثاق اللغات ـ الثقافات ـ واللغات والآداب، وتتصل بالسياسة ولذا فإن هذه الدراسة تهت
القومية. وإن كانت الترجمة هي ثقافة، إلا أن كلتا الترجمة والثقافة الغربيتين تتصلان منذ بداية عهدهما بالنزعة المركزية 

 الأوربية العرقية. 

 القسم الأول: في سبيل علم آثار الترجمة: يتألف من فصول ثلاثة. 

 الفصل الأول: الغرابة المقلقة 

ألوف، ولئن كانت الترجمة تفرض المالغرابة المقلقة تعبير فرويدي، عن القلق والذعر الذي يحياه المرء حيال غير  
حالة من التواصل بين الذات والآخر إلا أنها، تستغلق على الذات حينما تقرأ الآخر من منطلق هواجس ذاتية 

 مقلقة. 

الجهل بالآخر والخوف منه قد يدفع إلى الجنون، من خلال ردات فعل جنوبية وكارثية، وهذا ما حدث في 
الإقصاء الذي مارسه الأوربيون حيال الهنود الحمر في أمريكا، وقد بلغت الغرابة حداً جلعت الأوربي ينكر الأصل 

 البشري للهنود الحمر. 

 الفصل الثاني: الغيريَّة تحت نار الغزو ـ نظام العالَ في القرن السادس عشر 

في زمن اكتشاف أمريكا وغزوها، شهدنا بواكير التفكير في ميادين عديدة، أهمها علم السلالات، ومن ثم 
ح العلاقة بين الثقافة واللغة ثم بينها وبين الترجمة  الأناسةعلم   التفسير والشرح. ونظام العالم آنذاك كان و   الذي يوضِّّ

قائماً على العرقية أو المركزية الأوربية. فالتصور الذي كان يشكله الغرب عن العالم هو نظام غيرية مغلق. وإن تفسيراً 
 منهجياً كهذا يفضي إلى نفي كل ثقافة مادية أو روحية خاصة بالآخر. 

لم تكن المكسيك التي غزاها الاسبان، بلا حضارة أو بلا دولة، وقد رفض الأوربيون أي تشاركية معهم، فكان 
مشهد الإبادة العلومية الثقافية، عدا عن إبادة الجنس البشري. ومن جهة أخرى كان ثمة انفتاح بين الثقافات، عُبرِّّ 

 ، والتواطؤ مع الغزاة. ةعنه من خلال حركة الترجم



 

 الترجمة والثقافة 
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   95  

 الفصل الثالث: الترجمة والدولة القومية 

في هذا الفصل، تم الكشف عن دور الترجمة في تكوين أو بلورة لغة الأمم وثقافتها، وقد عرض الكاتب لما 
قام به العرب في حاضرتهم بغداد، حيث الخلافة العباسية، وقد وصلت حركة الترجمة أوج ازدهارها على يد هارون 

وقد نشطت بعهد عبد الرحمن الثالث)الناصر(. ثم الرشيد والمأمون، وكذلك الخلافة الأموية في اسبانياـ الأندلس،  
 على يد الاسبان أنفسهم في القرنين الحادي والثان عشر. 

ولقد أمكن للأمم الأوربية أن تتشكل بواسطة الترجمات التي أتاحت لها أن تطور ثقافتها وتقنياتها وعلومها. 
لكن عملية تشكل الدولة القومية لم تتم إلا في منتصف القرن التاسع عشر، وهذا التأخر يعزوه الكاتب لغياب تاريخ 

ترجمة هنا لم يعد تشكل الدولة القومية عن طريق الطرد أو غربي بل وعالمي للترجمة والثقافة ونقدهما. إن رهان ال 
  الاستبعاد، بل بالعكس أصبح خيار المشاركة والعيش المشترك مطروحاً وبقوة.

 القسم الثاني: في سبيل أخلاقيات للترجمة: ويتألف من ثلاثة فصول. 

 الفصل الرابع: اليوم هو الانفتاح: من الصفائية إلى القدرة الخلاقة 

الصفائية بكل بساطة تعني دمج بين تاريخ اللغةـ الثقافة وجوهرها. وثمة ثابت يجمع بين مصال اللغة ومصال 
 الدولة، وهذا يؤدي إلى الانفتاح، أما الانغلاق فقد مضى زمنه وأنجز مهمته في تكوين الذات.

الانفتاح إرادة. وهي إرادة تفضي إلى أخلاقية معينة، فلا ينبغي أن نقع بمحبة ساذجة للآخر، فليس الآخر 
جيداً لأنه آخر. ولا يمكن الخروج عن المركز إلا في حالة كون الذات والآخر بحالة انفتاح، وهذا ليس بالأمر السهل. 

 خارجة عن المركز.   ومن هنا يبدو هناك تعارض صارخ بين ترجمة عرقية وترجمة 

 لحاق الفصل الخامس: ثقافة الآخرـ من الرفض إلى المواجهة المعادلة هي الإ

ثمة من يشجع على التمركز على العرق في عالم الترجمة، وهذا يمثِّّل محوراً للممارسة الإلحاقية، فهناك ممارسة 
نقد ابتلاع الأجنبي في الترجمات، ويمرُّ هذا النقد بمعاينة الضمني في اللغة. هذا الضمني الذي يمثل المترجم جزءاً منه. 

اللغة أيضاً. لهذا فإنه لا يجب أن ينُظَر للنقد على أنه ذا طابع سلبي فقط   وهذا الضمني لا يمثل الترجمة فقط بل يمثل
 بل له دوره الإيجابي الذي يبشر بوصول ترجمة المستقبل وتسهيلها. 



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  96   

 الفصل السادس: نقد مادة الترجمة

لنقد الترجمة دوره في القطع مع التجريبية العرقية، وهو يعاود تناول المباحث التقليدية، ويقلق رفاه العادات. 
وبالتال يكشف النقد عن أساليب عملية الترجمة اليوم وما ستكون عليه بالغد، وبالتال يسهم بتشكيل الإنسان 

أن تصنع العالم، وذلك يعني إبراز الآخر بدلًا من إقصائه. الخارج عن المركز. وإذ صنعت الترجمة الأمة فإن عليها  
وإن مستقبل العالم هو تّاوز الأنانيات وإقامة التضامن، فما من أخوة ومساواة من دون حرية للآخر وللذات معها. 

 باسم.إن الانتقال من الدولة القومية إلى الأرض ـ الوطن، مثل أعلى ينبغي أن يَخترق عصرنا ليرسم المستقبل ال

 



 

 أخلاقيات برتراند راسل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   97  

  أخلاقيات برتراند راسل 
  الكاتب: ميشيل بوتر  

يطالعنا هذا الكتاب على مسألة في غاية الأهمية؛ حيث لم يكن برتراند راسل أحد أعظم الفلاسفة في القرن 
القضايا الأخلاقية والاجتماعية  إنسانيًا عمل من أجل مجموعة متنوعة من  العشرين فقط، بل كان أيضًا ناشطاً 

ياسية. عرفته الجماهير العامة، خلال حياته، بنشاطه وأعم اله الشَّهيرة التي استعرض فيها مواضيع متنوعة مثل والسِّّ
الأخلاق الجنسية، والديانة، والحروب، ونزع السلاح النووي. ومن ناحية أخرى، عرفه العالم الفلسفي بأعماله في 
 منطق الرياضيات وفلسفة الرياضيات. لكن قليلين كانوا يعلمون أن برتراند راسل كان رائدًا في فلسفة الأخلاق وأن

 عمله في هذا المجال لم يقتصر على توجيه نشاطِّه النقابي والاجتماعي فقط، بل احتوى على أفكار مبتكرة حقًا. 



 

 ..  ة حديثةي إصدارات فلسف
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر  98   

قام راسل بصياغة الأشكال الأولى من نظرية أخلاقية تعرف بالعواطفية )الإيموتيفية(، والتي انتشرت لاحقًا 
تُظهر هذه النظرية أن العبارات .  C. L. Stevensonوستيفنسون    AJ. Ayerبشكل مؤقت من خلال أعمال آير  

الأخلاقية لا يمكن أن تكون صحيحة أو خاطئة، بل هي مجرد تعبيرات عن رغبة أو موقف. وعلى الرغم من أن 
راسل عاش مع هذا النوع من العواطفية طوال حياته المهنية، وبالرغم من وجود هذه النظرية في بعض كتبه الأكثر 

ا حتى أصدر تشارلز بيغدن كتابًا يحمل عنوان "برتراند راسل عن الأخلاق" في عام شهرة، إلا أنه تم تّاهلها تمامً 
1998 . 

تساؤل البعض عن التناقض الظاهر بين العواطفية والنشاط النقابي، أليس الناشط مُحرَّكًا بالقناعة بأن معتقداته 
الأخلاقية صحيحة؟ سنكتشف أن العواطفية المستنيرة لراسل تفسح المجال للنشاط وللشعور الأخلاقي القوي، وهي 

لأخلاق، وأن الهدف النهائي لفلسفة الأخلاق هو مساعدة فهم عميق لأهمية التطبيق العملي في جميع فروع فلسفة ا
البشر على عيش حياة أفضل. إن قدرة راسل على اعتناق نظرية العواطفية، وكونه في الوقت نفسه ناشطاً متحمسًا 

 هي إنجاز ملحوظ. وكانت نسخته منها تفوق بشكل كبير النسخ الأكثر شهرة من العواطفية.

في هذا الكتاب، يقوم الكاتب بفحص عميق وشامل لنظرية راسل عن العواطفية. ويدعو القارئ إلى المشاركة 
في تحقيق نقدي جدي للتفكير الأخلاقي لراسل، وبالتال يقحمُهُ في فهم أفضل لحياته ونشاطه ومساهمته في فلسفة 

 الأخلاق. 

يناقش، في الفصل الأول، الأسباب التي دفعت برتراند راسل إلى تطوير نظريته العواطفية قبيل وأثناء الحرب 
العالمية الأولى، بالنظر إلى أن راسل انتقل إلى العواطفية أثناء تصاعد نشاطه النقابي، يجب توضيح نشأة وتطور 

ل بالأحداث العالمية، ونظريته الأخلاقية لم تكن استثناءً،  فلسفته الأخلاقية في سياقها. غالبًا ما تأثرت فلسفة راس
 بل كانت نتيجةً جزئيةً للأحداث الشخصية والسياسية التي أثرت بشكل كبير على حياته.

يدرس الكتاب، في الفصل الثان، العواطفيات الأكثر شهرة لـ آير وستيفنسون، ويقارنها بـ "العواطفية البروتو" 
وهي مزيج غير متطور من أفكاره الشخصية والعاطفية. يرى كل من آير وستيفنسون نظرياتهما   -المبكرة لراسل  

الأقل أقوى مما يعتقده الكثيرون. نظرية راسل إلى   تتعرض لعدة اعتراضات، على الرغم من أن نظرية ستيفنسون على
 العواطفية البروتو، نظراً لأنها بالكاد تعتبر نظرية. ومع ذلك، فإنها تضع أسسًا لما سيأتي. 

يتتبع الكتاب، في الفصل الثالث، تطوّر العواطفية عند راسل إلى "العواطفية المستنيرة" الأكثر تنقيحًا ونضجًا.   
من خلال مقارنة عواطفية راسل مع نظريات المنافسين مثل آير وستيفنسون، نجد أن العواطفية المستنيرة لراسل قادرة  



 

 أخلاقيات برتراند راسل
 

 

2023العدد الرابع، ديسمبر   99  

على التعامل مع معظم المشكلات التي تعيق نظريات المنافسين، وأنها قادرة بشكل أفضل على تحقيق أغراض النظرية 
 الأخلاقية البيانية، وتوجهاته الأخلاقية ونشاطه النقابي. 

الفلسفيّ  برتراند راسل  منها عن طريق دمج علم نفس  العديد  تبقى، يمكن حل  التي  المشكلات  من بين 
من هذا الكتاب هو "تحليل العقل" و "مبادئ إعادة البناء   –المتجاهل بشكل كبير )نظرياته حول الرغبة والدافع(  

في نظريته العواطفية الأخلاقية. على الرغم من إشارات راسل إلى هذا العمل في فلسفته الأخلاقية،   –الاجتماعي"  
ولم يفعل أي شخص آخر في العقود التي تلت ذلك. في الفصل الرابع،   -إلا أنه لم يسعَ إلى تطوير الصلة بينهما  

بر أكثر أنواع العواطفية إقناعًا في فلسفة القرن يركب صاحب الكتاب في النتيجة نظرية أكثر تعقيدًا بكثير، وربما تعت
 رين.العش

أخيراً، في الفصل الخامس، ينظرُ بوتر في بعض الاستراتيجيات لتعزيز نظرية راسل بشكل أكبر، ويفكر في 
ماذا تعنيه لفلسفة الأخلاق اليوم. حتى إذا كانت في النهاية غير مقنعة، فإنها ما تزال تقدم رؤى مفيدة حول طبيعة 

مهتم بالأخلاق. وفيما يتعلق بنجاح راسل   الفكر الأخلاقي والسلوك الأخلاقي يجب أن يأخذ بها أي شخص
حيث فشل آير وستيفنسون، يجب علينا أن نستنتج أن العواطفية تستحق المزيد من الاحترام أكثر مما تحظى به 

 حاليًا. 


